J; Diterima: 26 April 2025
STT Direvisi: 08 Mei 2025

TRINITY 551y 1uskan:30 Juni 2025

JURNAL TEOLOGI TRINITY 2, no. 2 (Juni 2025):14-30(‘ Riwayat Artikel

Injil di Tengah Tradisi Santet: Refleksi Misiologis atas Ulangan 18:9-14
dan Budaya Nias Utara

Poda Oky Tober Lumbantoruan, Jernita Mendrofa,?
Intan Sari Telaumbanua,® Jonidius Hlu*

Sekolah Tinggi Teologi Trinity Parapat® 23
Sekolah Tinggi Teologi Injili Arastamar (SETIA) Jakarta*
e-mail: joni.illu@gmail.com

Abstract

The practice of santet (witchcraft) that still exists within Nias Utara culture reflects a search for
spiritual power outside of the living God. In this context, the message of the Gospel faces both a
challenge and an opportunity to demonstrate the power of God in Jesus Christ, who brings
liberation. This article is a missiological reflection on Deuteronomy 18:9-14, which firmly rejects
occult practices, and explores how this passage is relevant in addressing local cultural phenomena
such as santet in Nias Utara.

Using a theological-contextual approach, this paper analyzes the encounter between the Gospel
and local culture, and proposes mission strategies that can reach communities without
disregarding their positive cultural values. The proclamation of the Gospel must affirm the
authority of God in Jesus Christ, alongside the confidence given to believers through the power of
the Holy Spirit to overcome all forces of darkness. At the same time, it must also reveal the love
and power of Jesus Christ to heal, restore, and deliver from intimidation.

This writing is intended to contribute to the development of mission strategies that are relevant,
culturally sensitive, and transformative in communities that continue to wrestle with traditional
spiritual powers such as santet.

Keywords: Gospel, witchcraft, Deuteronomy 18:9-14, Nias culture, missiological,
contextualization.

Abstrak

Tradisi santet yang masih dilakukan dalam Budaya Nias Utara mencerminkan suatu bentuk
pencarian kekuatan spiritual di luar Tuhan yang hidup. Dalam konteks ini, pesan Injil dihadapkan
pada tantangan sekaligus peluang untuk menyatakan kuasa Allah di dalam Yesus Kristus yang
membebaskan. Artikel ini merupakan refleksi misiologis atas Ulangan 18:9-14, yang dengan tegas
menolak praktik-praktik okultisme, serta bagaimana teks tersebut relevan dalam menjawab
fenomena budaya lokal seperti santet di Nias Utara. Dengan pendekatan teologis-kontextual, tulisan
ini menganalisis pertemuan antara Injil dan budaya setempat, serta mengusulkan pendekatan-
pendekatan misi yang mampu menjangkau masyarakat tanpa mengabaikan nilai-nilai budaya yang
positif. Pemberitaan Injil perlu menegaskan otoritas Allah di dalam Yesus Kristus dengan
kepercayaan yang diberikan kepada orang percaya melalui kuasa Roh Kudus untuk mengalahkan
segala kuasa gelap, sekaligus menunjukkan kasih dan kuasa Yesus Kristus yang menyembuhkan
dan memulihkan atau melepaskan intimidasi yang dilakukannya. Tulisan ini diharapkan memberi
kontribusi bagi strategi misi yang relevan, peka budaya, dan transformatif di tengah masyarakat
yang masih bergumul dengan kekuatan spiritual tradisional (santet).

Kata kunci: Injil, santet, Ulangan 18:9-14, budaya Nias Utara, misiologis, kontekstualis

14



PENDAHULUAN

Santet merupakan praktik ilmu hitam
yang dapat merugikan dan membahayakan
individu serta kehidupan masyarakat di
sekitarnya oleh karena bersumber dari kuasa
Setan.! Dedi Kurniawan dan Saiful Anwar 2
bahwa, akan

menjelaskan “kepercayaan

keberadaan kejahatan supranatural sudah
melekat pada kehidupan masyarakat Indonesia,
pandangan masyarakat yang menganggap
bahwa santet merupakan hal yang mampu
menimbulkan celaka terhadap orang lain
membuat santet dipandang sebagai sebuah
kejahatan.  Santet merupakan tindakan
mencelakai orang lain dengan perantara magis.”
selain itu, Olivia Risma® menjelaskan bahwa,
“budaya santet dan perdukunan mencakup
serangkaian praktik kepercayaan supranatural
yang bertujuan untuk mencelakai individu atau
kelompok tertentu. Praktik ini sering dikaitkan
dengan motif balas dendam, keinginan untuk
memperoleh  keuntungan  pribadi, atau
menghancurkan musuh. Kekuatan mistik dan
ritual-ritual tertentu merupakan bagian yang
tidak terpisahkan dalam pelaksanaan praktik
ilmu hitam ini. Walaupun praktik ini memiliki
peran penting dalam masyarakat tertentu di

kepulauan Indonesia, kenyataannya budaya

1John Ankerberg John Weldon, “The Facts
on Spirit Guides” (Eugene, OR: Harvest House,
1990), 23.

2 Dedi Kurniawan dan Saiful Anwar,
"Urgency of Criminal Functionality on the
Perpetrators of Sante", International Journal of Law
and Society (IJLS), wvol. 1, No. 1, 48-59.
https://doi.org/10.59683/ijls.v1i1.10. ,

3 Olivia Risma, "Study of Shamanic

15

perdukunan hitam ini juga menimbulkan
berbagai kontroversi dan ketegangan sosial.”
Pernyataan ini sejalan dengan pandangan
teologi Kristen yang mengakui adanya kuasa
gelap atau roh-roh jahat yang bekerja melawan
kehendak Allah. Dalam Alkitab, praktik ilmu
sihir, tenung, dan sejenisnya sangat jelas
dilarang (lih. Im. 19:26, UI. 18:10-12). Santet
sebagai bentuk ilmu hitam, bila benar
dilakukan dengan memanggil kuasa roh jahat
untuk mencelakai orang lain, termasuk dalam
kategori tersebut.

Praktik ini dapat dilakukan baik
dari jarak jauh maupun dekat, dan sering
kali berakibat fatal bagi korban, seperti
timbulnya penyakit yang aneh hingga bisa
berujung pada kematian. Santet tidak hanya
terjadi di Indonesia, tetapi juga berkembang
di berbagai negara lainnya. * Tindakan

santet dipandang sebagai perbuatan yang

melanggar hukum dan patut untuk
dikriminalisasi.

Berdasarkan Pasal 252 Kitab
Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP),
meramal nasib, bermimpi, atau

menggunakan jimat dengan kekuatan gaib
dapat dikenai sanksi pidana. Oleh karena itu,
lebih

dianggap sebagai tindak pidana.® Namun,

praktik santet seharusnya layak

Witchcraft (Santet) Culture in the Indonesian
Archipelago", Journal website:
https://enigma.or.id/index.php/cultural.

4Rizki Tarias, "Perbuatan Dukun Santet
Dalam Perspektif Hukum Positif Di Inonesia" -
Skripsi, Universitas Islam Negerikiai Haji Achmad
Siddig Jember Fakultas Syariah, 2023, 53.

>T Putu Surya et al., “Kebijakan Hukum
Tentang Pengaturan Santet Dalam Hukum Pidana



meskipun pasal tersebut telah mengatur
sanksi pidana bagi praktik santet, tantangan
utama terletak pada pembuktian unsur-
unsur tindak pidana tersebut. Hingga saat
ini, belum ada contoh konkrit seseorang
yang dipidana karena melakukan santet
tersebut.  Kendati

berdasarkan  pasal

demikian, keberadaan pasal ini
menunjukkan upaya hukum untuk mengatur
dan mencegah praktik-praktik yang dapat
merugikan

masyarakat, meskipun

implementasinya ~ masih  menghadapi
kendala dalam praktik.
Santet

adalah fenomena sosial

budaya yang sangat kompleks, karena
berkaitan dengan masyarakat, baik yang
primitif maupun yang modern. Filosofi di
balik santet dapat dikategorikan sebagai
tindak pidana, mengingat keberadaannya
yang diakui dan dipercaya oleh masyarakat,
serta menimbulkan keresahan.
upaya
memberantasnya melalui hukum seringkali

Namun,

untuk mencegah atau

terhambat oleh kesulitan dalam pembuktian.

Oleh karena itu, perlu diciptakan sebuah
ketentuan hukum baru yang berfokus pada
pencegahan agar tindakan santet ini tidak
terjadi.®

Hal ini penting, karena mengingat

belakangan ini sering muncul berita tentang

Indonesia,” Jurnal Komunitas Yustisia 3, no.l
(2020), 71.

1 Putu Surya et al.,, “Kebijakan Hukum
Tentang Pengaturan Santet Dalam Hukum Pidana
Indonesia,”.

" Faisal,

dkk., "Pemaknaan Kebijakan

16

tuduhan terhadap seseorang atau keluarga
yang dianggap memiliki ilmu gaib atau
berperan sebagai dukun santet. Tuduhan ini
sering kali berujung pada kericuhan dan
tindakan main hakim sendiri oleh warga
atau masyarakat setempat.’

Termasuk masyarakat Nias Utara
yang memiliki kekayaan budaya yang

diwariskan turun-temurun, baik dalam
aspek spiritual dan kepercayaan terhadap
hal-hal supranatural. Salah satu praktik
yang masih dipercayai oleh sebagian orang
di Nias Utara yaitu santet yang dalam
konteks lokal sering dikaitkan dengan
penggunaan ilmu hitam atau kekuatan

mistis untuk mencelakai orang lain.
Kepercayaan ini berakar dari tradisi nenek
moyang yang meyakini adanya kekuatan
magis yang bisa dikendalikan oleh dukun
atau orang-orang tertentu untuk berbagai
kepentingan, baik untuk perlindungan,

penyembuhan, maupun pembalasan

dendam.?

Di sisi lain, Alkitab dengan tegas
melarang segala bentuk ilmu sihir,
perdukunan, dan praktik okultisme. Dalam
Ulangan 18:10-12, Tuhan menyatakan
bahwa setiap bentuk praktik sihir, tenung,
atau pemanggilan roh adalah kekejian di

hadapan-Nya. Larangan ini menunjukkan

Kriminal Perbuatan Santet dalam RUU KUHP",
Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia Volume 5,
Nomor 1, Tahun 2023, 220-232.

8B. Ama, "Kepercayaan Tradisional Suku
Nias Dan Peran Dukun Dalam Masyaraat" (Jakarta:
Nusantara, 2015), 45.



bahwa orang Kristen tidak boleh mencari
perlindungan atau solusi dalam kuasa gelap,
melainkan hanya kepada Tuhan yang hidup.
Ayat ini juga menegaskan bahwa bangsa
Israel dipanggil untuk hidup dalam

Tuhan tidak

terpengaruh oleh praktik-praktik kafir yang

kesetiaan  kepada dan

menduakan-Nya. °  Pemahaman  ini
ditegaskan juga oleh John Calvin'® bahwa,
“Taurat-Nya la berikan untuk menggariskan
bagi manusia hal apa yang baik dan benar,
dan dengan demikian memegang mereka
pada sebuah standar yang pasti supaya tidak
seorang pun boleh menyimpang untuk
menciptakan jenis penyembahan apa pun
sesuka hatinya.”

Konflik muncul ketika sebagian
masyarakat Nias Utara yang telah menerima
Injil masih berpegang pada tradisi lama,
termasuk praktik santet atau kepercayaan
terhadapnya. Hal ini  menciptakan
pertarungan iman antara ajaran Alkitab dan
warisan  budaya.

Beberapa  orang

berpendapat bahwa tradisi ini adalah bagian
yang
yang
menegaskan bahwa iman Kristen wajib

dari identitas leluhur harus

dilestarikan,  sementara lain
menolak segala bentuk praktik yang
bertentangan dengan Firman Tuhan karena

bersumber dari Setan. Tantangan ini tidak

® Lembaga Alkitab Indonesia. Alkitab
Terjemahan Baru (Jakarta: LAI.No Title, 2020).

10 John Calvin, "Institutio Christianae
Religionis Jilid 1", penerj. Arvin Saputra, dkk.
(Surabaya: Momentum, 2023), 153.

17

hanya dialami oleh individu, tetapi juga
oleh gereja-gereja di Nias Utara dalam
upaya membimbing jemaat untuk hidup
sesuai dengan Firman Tuhan.!

Dengan adanya pertarungan antara
iman Kristen dan tradisi lokal, penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji bagaimana
Ulangan 18:10-12 dapat menjadi dasar
teologis dalam menolak praktik santet di
Nias Utara. Penelitian ini juga akan
membahas bagaimana gereja dan orang
Kristen di Nias Utara dapat memberikan
pemahaman yang benar kepada jemaat,
sehingga tidak lagi terjebak dalam praktik
atau ketakutan terhadap santet. Dengan
demikian, diharapkan penelitian ini dapat
memberikan kontribusi bagi pemurnian
iman Kristen dalam konteks budaya Nias

Utara.?

METODE PENELITIAN

Penulisan artikel ini menggunakan

metode kualitatif dengan pendekatan

teologis-reflektif dan kontekstual. Data

utama berupa teks Alkitab, khususnya

Ulangan  18:9-14, dianalisis  secara

eksegetikal dan teologis untuk memahami
larangan terhadap praktik-praktik okultisme
menurut perspektif Perjanjian Lama (PL).

Selanjutnya, dilakukan refleksi misiologis

Y. Waruwu, Gereja Dan Budaya:
Pergumulan Iman Di Tengah Tradisi Nias (Medan:
Pustaka Iman, 2018), 26.

12p, Tarigan, Okultisme Dan Kekristenan:
Tantangan Bagi Gereja Masa Kini (Bandung: Andi
Offset, 2021), 34.



dengan mempertimbangkan konteks budaya

masyarakat Nias Utara yang masih
mengenal tradisi santet sebagai bagian dari
kepercayaan lokal. Data sekunder diperoleh
dari studi pustaka yang mencakup literatur
teologi misi, antropologi budaya, serta
sumber-sumber yang membahas praktik-
praktik okultisme dalam budaya Nias Utara.
Pendekatan ini memungkinkan penulis
untuk mengeksplorasi dialog antara wahyu
Allah dalam Kitab Suci dan realitas sosial-
budaya masyarakat lokal secara kontekstual,
yang

guna merumuskan strategi misi

relevan dan transformatif.13

HASIL DAN PEMBAHASAN
Asal-usul praktik santet dalam konteks
sejarah dan kepercayaan tradisional Nias
Utara

Praktik santet dalam masyarakat
Nias Utara memiliki akar sejarah yang
sangat panjang dan terkait erat dengan
sistem kepercayaan tradisional yang disebut

istilah

dengan "sanomba adu" atau
pemujaan roh leluhur. Kepercayaan ini
membentuk dasar praktik supranatural
masyarakat Nias Utara sebelum masuknya
agama-agama modern ke pulau tersebut.
Sistem kepercayaan tradisional Nias Utara

dibangun di atas konsep dualisme spiritual,

3John W. Creswell, "Qualitative Inquiry
and Research Design: Choosing Among Five
Approaches" (Los Angeles: SAGE Publications,
2013), 69.

14 Riadi Syafutra Siregar, Antropologi

18

dikenal adanya roh-roh baik dan roh-roh
jahat yang dapat dimanipulasi oleh orang-
orang tertentu yang memiliki pengetahuan
khusus. Praktik santet sendiri dipercaya
berasal dari pengetahuan yang diturunkan
oleh para leluhur melalui mimpi dan ritual
inisiasi khusus kepada keturunan tertentu,*

Dalam tradisi Nias Utara, santet
dikenal dengan istilah lokal "fanulu™ atau
"famadaya” yang secara harfiah berarti
"mengirimkan” atau "mengarahkan™ energi
negatif kepada seseorang. Praktik ini
dipercaya telah ada sejak zaman megalitik
atau periode dalam prasejarah yang ditandai
dengan penggunaan batu besar. Hal ini
dibuktikan dengan ditemukannya benda
yang di buat manusia pada zaman dahulu,
sebagai suatu ritual dan patung-patung yang
digunakan dalam upacara-upacara magis.
Santet dalam konteks Nias Utara tidak
hanya dipandang sebagai praktik untuk
juga
sebagai mekanisme kontrol sosial yang

mencelakakan orang lain, tetapi
menjaga keseimbangan dan Kketertiban
dalam komunitas. Masyarakat tradisional
Nias Utara mempercayai bahwa segala
penyakit dan musibah memiliki penyebab
supranatural, dan pemahaman ini menjadi
landasan berkembangnya praktik-praktik

perdukunan di pulau tersebut.*®

Orientasi Teoritis Klasik-Modern, ed. Andriyanto
(Jawa tengah: Lakeisha, 2024), 16-17.

1% Faekhruddin Waruwu, “Megalitik Dan
Budaya Spiritual Masyarakat Nias,” (Medan,
sumatra utara: Universitas Sumatera Utara Press,
2020), 15.



Asal-usul praktik santet di Nias
Utara juga dapat ditelusuri dari mitologi
lokal yang menggambarkan bagaimana
pengetahuan magis pertama kali diturunkan
dari dunia atas (langit) ke dunia manusia.
Menurut cerita rakyat yang dituturkan
secara turun-temurun, praktik santet
pertama kali diajarkan oleh sosok mitologis
bernama "Hia Walangi" yang dipercaya
sebagai perantara antara dunia manusia dan
dunia spiritual. Pengetahuan ini kemudian

diteruskan kepada keturunan-keturunan

yang
kemampuan khusus untuk berkomunikasi

tertentu dianggap  memiliki
dengan dunia gaib. Penyebaran praktik
santet di seluruh pulau Nias Utara tidak
terlepas dari struktur sosial tradisional yang
memungkinkan terjadinya persaingan dan
konflik antar kelompok, di mana santet
dijadikan sebagai "senjata” dalam konflik-

konflik tersebut.*®

Bentuk-bentuk praktik santet dan
perdukunan dalam masyarakat Nias
Utara

Dalam tradisi Nias Utara, praktik
santet memiliki beragam bentuk dan metode
yang masing-masing memiliki tujuan dan
sasaran tertentu. Salah satu bentuk paling
umum dari praktik santet di Nias Utara

adalah "famunu badu" atau "membunuh

18] aiya Bamboyo, “Solidaritas Sosial Di
Nias: Studi Tentang Konsep Fondrako", Vol. 12, No.
3 (2018): 56-70.,” Jurnal Antropologi Indonesia 12
(2018), 56-70.

"Halawa Zebua, “Praktik Perdukunan Dan

19

dari jauh", vyang dilakukan dengan

menggunakan media tertentu seperti
potongan kuku, rambut, atau benda pribadi
milik  target. Benda-benda  tersebut
kemudian dikombinasikan dengan ramuan-
ramuan khusus dan mantra-mantra yang
dipercaya dapat mengirimkan penyakit atau
kematian kepada target. Praktik ini biasanya
dilakukan sebagai pembalasan terhadap
penghinaan, pelanggaran adat, atau konflik
tanah yang tidak terselesaikan melalui jalur
adat yang normal.’

Bentuk lain dari praktik santet di
Nias adalah "famadaya" atau pengirimaan
roh jahat yang dipercaya dapat merasuki
tubuh korban dan menyebabkan kegilaan
atau perilaku menyimpang. Praktik ini
melibatkan ritual-ritual kompleks yang
dilakukan pada tengah malam di tempat-
tempat tertentu yang dianggap memiliki
kekuatan gaib, seperti kuburan tua atau
persimpangan jalan. Dalam beberapa kasus,
praktik "famadaya" juga dapat ditujukan
untuk  mempengaruhi  keputusan atau
pikiran seseorang, terutama dalam konteks
percintaan atau persaingan politik lokal.
Karakteristik khusus dari praktik ini adalah
penggunaan boneka-boneka yang dibuat
menyerupai target dan ditusuk dengan
jarum atau benda tajam lainnya sambil

membacakan mantra-mantra khusus.*®

Pengobatan Tradisional Di Nias Selatan”, Jurnal
Etnohistori 5 (2020), 189-191.

18 Gulo Mitafu, "Dimensi Magis Dalam
Kehidupan Sosial Masyarakat Nias" (Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press, 2021), 87-89.



"Fanohu dodo™ atau perusakan jarak
jauh  merupakan bentuk praktik santet
yang
masyarakat  Nias

umum ditemukan di
Praktik ini

ditujukan untuk merusak properti, tanaman,

lainnya

Utara.

atau ternak milik target tanpa meninggalkan
jejak fisik yang dapat diidentifikasi. Ritual
ini melibatkan penggunaan tanah dari lokasi
target yang dikombinasikan dengan bahan-
bahan tertentu seperti darah hewan kurban
dan dibacakan mantra-mantra khusus pada
malam-malam tertentu yang dianggap
memiliki kekuatan magis tinggi, seperti
malam bulan purnama. Dampak dari praktik
ini dipercaya dapat mengakibatkan gagal
panen, kematian ternak secara misterius,
atau kerusakan pada rumah target yang

tidak dapat dijelaskan secara logis.*°

Peran dan kedudukan dukun (ere) dalam
struktur sosial masyarakat Nias Utara
tradisional

Dalam struktur sosial masyarakat
Nias Utara tradisional, dukun yang dikenal
dengan sebutan "ere" memiliki posisi yang
sangat penting dan dihormati. Seorang “ere”
tidak hanya berfungsi sebagai praktisi
medis tradisional tetapi juga sebagai
perantara antara dunia manusia dan dunia

roh. Posisi ini memberikan kekuasaan dan

¥Duyha Nata’alui, “Ekologi Dan Budaya
Masyarakat Nias: Studi Etnografis Di Desa
Bawomataluo"”, Jurnal Antropologi Indonesia 14
(2019), 45-62.

20Maropen Telaumbanua, "Ere: Posisi Dan
Fungsinya Dalam Masyarakat Nias Tradisional"

20

pengaruh yang signifikan bagi seorang “ere”
dalam pengambilan keputusan-keputusan
penting di tingkat komunitas. Keputusan
untuk melakukan ritual adat, menentukan
baik
pembangunan rumah, bahkan penyelesaian
konflik

melibatkan konsultasi dengan ‘“ere” yang

hari untuk  pernikahan  atau

antar  kelompok sering kali
dianggap memiliki pengetahuan tentang
kehendak leluhur dan entitas supranatural.°

Proses menjadi seorang “ere” dalam
masyarakat Nias Utara melibatkan tahapan
inisiasi yang panjang dan kompleks. Tidak
semua orang dapat menjadi “ere” karena
peran ini umumnya diturunkan secara
genealogis atau melalui "panggilan” yang
diterima melalui mimpi atau pengalaman
Calon “ere” harus

spiritual tertentu.

menjalani masa pelatihan di bawah

bimbingan “ere” senior, di mana mereka
belajar obat

tentang ramuan-ramuan

tradisional, mantra-mantra, ritual-ritual
khusus, dan cara berkomunikasi dengan
dunia spiritual. Pelatihan ini  dapat
berlangsung selama bertahun-tahun dan
sering kali melibatkan ujian-ujian spiritual
yang berat, termasuk periode isolasi di
tempat-tempat yang dianggap keramat
seperti gua atau hutan untuk menerima

"ilmu" dari entitas supranatural.?!

(Bandung: Penerbit Institut Teknologi Bandung,
2018), 112-114.

2l Indra Lase, “Sistem Pendidikan
Tradisional Dalam Masyarakat Nias,” Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan, vol. 7 (2021), 278-282.



“Ere” dalam masyarakat Nias Utara

dibagi  menjadi  beberapa  kategori
berdasarkan spesialisasi dan fungsi mereka.
"Ere  hoho" adalah  dukun  yang

mengkhususkan diri dalam pengobatan
tradisional menggunakan ramuan-ramuan
"Ere

fangowalu™ adalah dukun yang memiliki

alami dan ritual penyembuhan.

kemampuan untuk berkomunikasi dengan
roh leluhur dan memberikan petunjuk

berdasarkan  pesan-pesan dari  dunia

spiritual, sedangkan "ere famadaya™ adalah

dukun yang mengkhususkan diri dalam

praktik-praktik santet dan ilmu hitam.
Meskipun semua kategori “ere” ini
dianggap memiliki pengetahuan

supranatural, tingkat penghormatan yang
diterima dari masyarakat berbeda-beda.
“Ere hohd umumnya paling dihormati
karena peran mereka dalam penyembuhan
dan pelindungan komunitas, sementara “ere
famadaya” sering kali ditakuti namun juga

dicari jasanya ketika konflik atau dendam

tidak dapat diselesaikan melalui jalur
normal.??
Dalam struktur kekuasaan

tradisional Nias Utara, hubungan antara
“ere” dengan pemimpin adat (si'ulu) bersifat
komplementer dan saling menguatkan.
“St'ulu” atau dukun sebagai pemimpin
administratif

politik dan sering kali

bergantung pada legitimasi spiritual yang

22 Zanatua Harefa, ““Tipologi Dan
Klasifikasi Dukun Dalam Budaya Nias,”” Jurnal
Studi Budaya Nusantara 3 (2022), 145-163.

21

diberikan oleh “ere”, sementara ‘“ere”
membutuhkan perlindungan dan dukungan
material dari si'ulu.

Dalam beberapa kasus, terjadi “fusi”
antara kedua peran ini di mana seorang
“si'ulu” juga menjadi seorang

yang

absolut dalam komunitas tersebut. Posisi ini

Gﬂereﬁ,’

memberikan  kekuasaan hampir
menempatkan “ere” sebagai bagian integral
dari sistem kepemimpinan tradisional Nias
Utara, meskipun secara formal mereka tidak
memiliki jabatan dalam struktur adat.

29

Keberadaan dan fungsi “ere” dalam

masyarakat Nias Utara modern telah
mengalami transformasi signifikan seiring
dengan masuknya agama-agama monoteis,
pendidikan modern, dan sistem kesehatan
biomedis, namun pengaruhnya masih dapat
daerah-daerah

dirasakan terutama di

pedesaan yang terisolasi.?®

Tinjauan Eksegetis dan Historis atas
Tujuan Perintah dalam Ulangan 18:9-14

Pasal ini merupakan bagian dari
pidato Musa menjelang bangsa Israel masuk
ke Tanah Perjanjian. Dalam Ulangan 18
secara keseluruhan, Musa membandingkan
imam-imam Lewi (ay. 1-8), nabi sejati (ay.
15-22), dan praktik-praktik kafir yang
wajib dihindari (ay. 9-14). Ayat 9-14
secara khusus berfungsi sebagai peringatan

terhadap adopsi praktik-praktik okultisme

BMartinus Giawa, “Transformasi Peran Ere
Dalam Konteks Modernisasi Di Nias”, Jurnal
Sosiologi Nusantara 6 (2023), 78-92.



dan penyembahan berhala dari bangsa
Kanaan. Nova Ritonga 2* menjelaskan

bahwa, “Ulangan 18:9-14 merupakan
nasihat dan sekaligus menjadi peringatan
kepada bangsa Israel agar mereka berhati-
hati dan waspada serta tidak mengikuti cara
hidup orang Kanaan yang bagi Tuhan
hidup yang

Kevin J.

adalah cara
menjijikkan/kekejian.”
Vanhoozer#® menjelaskan bahwa, “Tuhan
"Elohim"

sebagai

yang disebut dan
"Yahweh"

satunya Pencipta segala sesuatu di surga dan

sebagai
digambarkan satu-
di bumi (misalnya Kej. 1:1; Mzm. 8; Yes.
40:12-17, 28; 44:24; 45:18), dan Penguasa
universal, yang kepadanya semua ciptaan
bertanggung jawab dan dari siapa saja
keselamatan dimungkinkan bagi semua
45:22-25). Ada

peringatan tegas bahwa Tuhan "cemburu”

orang (misalnya Yes.

agar penyembahan diberikan kepada-Nya
saja (misalnya, Ul. 5:8-9; 6:14-15). Selain
itu, Israel tidak hanya dilarang untuk
menyembah dewa lain; dalam ekspresi
monoteisme yang paling gamblang, teks-
teks Alkitab menggambarkan semua bangsa
lain sebagai bangsa yang sesat karena
memuja dewa-dewa lain, dan mengutarakan

tujuan agar semua bangsa datang kepada

24 Nova Ritong, "Konsep Firman Tuhan
Dalam Menghadapi Praktik Sinkretisme
Berdasarkan Ulangan 18:9-14", MAWAR SARON:
Jurnal Pendidikan Kristen dan Gereja (2023),
10.62240/msj.v5i1.53.

% Dictionary for Theological Interpretation
of the Bible", general editor Kevin J. Vanhoozer, and

22

terang satu-satunya Tuhan yang benar (Yes.
56:6-8; 60:1-16).

Ayat 9, larangan umum yaitu
"janganlah engkau belajar berlaku seperti
kekejian bangsa-bangsa itu.” Ayat 10-11:
Daftar

mengorbankan anak dalam api (mungkin

praktik yang dilarang yaitu

kepada dewa Molokh), ramalan (gqosem

gesem), tenung (me’onen), peramal

(menahesh), tukang sihir (mekhashshef),
tukang guna-guna, arwah

(sho’el  ’ov),

pemanggil

penanya roh peramal
(yidde‘oni), dan orang yang menanyakan
petunjuk dari orang mati (doresh el-
hammethim). Dalam ayat 12, alasannya
“Karena semua orang yang melakukan hal-
hal ini adalah kekejian bagi TUHAN.”
Matthew J. Lynch ?® menjelaskan bahwa
Tuhan Allah ada di Surga dan di bumi di
bawah, tidak ada yang lain dan umat Israel
hanya menyembah satu Allah (monoteisme)
yang sering disebut “YHWH’. Ayat 13,
panggilan kepada Israel yaitu “hendaklah
engkau hidup dengan tidak bercela di
hadapan TUHAN, Allahmu.” Ayat 14,
kontras dengan bangsa lain, yaitu mereka
mendengarkan peramal dan tenung; Israel
dipanggil untuk bergantung pada TUHAN.

Analisis Kata Kunci ditemukan

beberapa hal antara lain: "Kekejian" ( 72yin

ass. Editors Craig G. Bartholomew, dkk., (Grand
Rapids: Baker Academic, 2005), 520.

26Matthew J. Lynch, "Behind the Scenes of
the Old Testament”, ed. by Jonathan S. Greer W.
Hilber, and John H. Walton (Grand Rapids: Baker
Academic, 2018), 340-342.


https://dx.doi.org/10.62240/msj.v5i1.53

/to'ebah), mengandung makna sesuatu yang
menjijikkan di hadapan Tuhan; tidak hanya
secara moral tetapi juga spiritual, "ramalan
dan "tenung” mengacu pada usaha manusia
untuk mengetahui masa depan melalui
praktik okultisme, "pemanggil arwah" dan
"penanya orang mati", merujuk pada
“necromancy”. Praktik berbahaya yang

mencoba menghubungi arwah untuk
mendapatkan pengetahuan atau kekuatan.
Makna teologisnya yaitu Tuhan
menuntut eksklusivitas dalam ibadah dan
hubungan

umat-Nya dengan-Nya,

ketergantungan  pada  praktik  gaib
menunjukkan kurangnya iman kepada Allah
yang berdaulat, dan perintah ini merupakan
bagian dari pemurnian iman umat Israel

sebagai bangsa kudus (lih. Im. 19:31; Yes.

8:19-20).
Relevansi kontekstual yaitu
peringatan terhadap sinkretisme dan

pencampuran iman Kristen dengan praktik
mistik lokal atau modern (seperti astrologi,
spiritisme), penekanan pada kehidupan
yang tidak bercela dan bergantung penuh
pada Firman Tuhan dan pimpinan Roh
Kudus, dan pengajaran penting bagi gereja
masa kini mengenai membedakan mana
yang benar dan salah dan penolakan
terhadap praktik yang tidak sesuai dengan
kebenaran Alkitab.

Perintah dalam Ulangan 18:9-14

2Erich H Kiehl, "Memahami Okultisme
Dalam Perspektif Alkitab" (Jakarta Indonesia:
yayasan komunikasi bina kasih, 2016), 87.

23

disampaikan kepada Bangsa Israel saat
berada di Tanah

Perjanjian setelah empat puluh tahun

ambang memasuki

pengembaraan di Padang Gurun. Konteks
historisnya menunjukkan bahwa Bangsa
Israel akan berhadapan dengan bangsa-
bangsa Kanaan yang mempraktikkan
berbagai ritual okultisme sebagai bagian
dari kehidupan religiusnya. Larangan ini
bertujuan untuk menjaga kesucian dan
keunikan identitas Israel sebagai umat Allah
yang berbeda dari bangsa-bangsa di
sekitarnya.?’

Tujuan utama perintah ini adalah

untuk  memelihara kemurnian ibadah
kepada  “YHWH” dan  mencegah
sinkretisme  religius.  Bangsa Israel

diperintahkan untuk menjadi umat yang
kudus, praktik-praktik

penyembahan berhala dan okultisme yang

terpisah  dari

umum dilakukan oleh bangsa-bangsa

Kanaan. Perintah ini juga menegaskan
kedaulatan “YHWH” sebagai satu-satunya
sumber wahyu dan panduan bagi umat-Nya,
menolak semua bentuk upaya mencari
ilahi praktik-praktik

okultisme yang berasal dari budaya bangsa

petunjuk melalui
lain.®

Konteks historis juga menunjukkan
bahwa praktik-praktik okultisme pada masa
itu sering dikaitkan dengan penyembahan

kepada dewa-dewa Kanaan, terutama “Baal”

28 Hasan Sutanto, "Larangan Praktik
Okultisme Dalam Tradisi Yahudi-Kristen", Jurnal
Teologi Indonesia, 5 (2018), 112-115.



dan “Asyera”. Penolakan terhadap praktik-

praktik ini  merupakan bagian dari
perjuangan melawan penyembahan berhala
dan mempertahankan monotheisme yang
menjadi ciri khas Agama Israel. Larangan
ini juga dilatarbelakangi oleh pengalaman
bangsa Israel di Mesir, di mana praktik sihir
ramal-meramal

dan merupakan bagian

integral dari kehidupan religius

masyarakat.?®
Jenis-jenis Praktik Okultisme yang
Disebutkan dalam Teks Alkitab

Ulangan 18:9-14 mencantumkan
beberapa jenis praktik okultisme yang
dilarang dengan tegas. Praktik pertama yang
disebutkan adalah

anak laki-laki atau anak perempuan sebagai

"mempersembahkan

korban dalam api”, yang merujuk pada
ritual persembahan anak kepada Dewa
Molek. Praktik ini

penyembahan berhala yang ekstrem dan

merupakan bentuk

ditolak karena bertentangan dengan prinsip
penghargaan terhadap kehidupan manusia
sebagai ciptaan Allah yang berharga.*
Kategori kedua adalah para peramal,
penenung, penelaah, dan penyihir. Peramal
(gosem gesamim) adalah orang Yyang
kehendak ilahi

melalui berbagai ritual, seperti melempar

berusaha  mengetahui

2Bambang Subandrijo, "Okultisme Dalam
Perspektif Perjanjian Lama" (Yogyakarta: Kanisius,
2019), 128-130.

% Emanuel Gerrit Singgih, “‘Praktik
Okultisme Dalam Kitab Ulangan,”” Jurnal Gema
Teologi 42 (2020), 22.

24

anak panah, tongkat, atau batu. Penenung

(me'onen)  berkaitan dengan  praktik

meramalkan ~ masa  depan  melalui

pengamatan terhadap awan, bintang, atau
fenomena alam lainnya.  Penelaah
(menachesh) merujuk pada mereka yang
mempraktikkan augury, yaitu meramal
berdasarkan perilaku hewan atau tanda-
tanda alam. Sementara itu, penyihir

yang

menggunakan ramuan atau mantra untuk

(mekhaseph) adalah orang
mempengaruhi orang lain atau peristiwa
alam.®!

Jenis ketiga yang disebutkan adalah
tukang sihir, pemanggil arwah, pemanggil
roh peramal, dan penenung, serta yang
bertanya kepada orang mati. Tukang sihir
(chover chaver) merujuk pada praktik
mengikat atau memanipulasi orang atau
situasi melalui mantra. Pemanggil arwah
(shoel ov) dan pemanggil roh peramal
(yidde'oni) praktik

nekromansi,

berkaitan  dengan

yaitu usaha untuk

berkomunikasi dengan orang mati untuk

mendapatkan informasi atau panduan.

Praktik "bertanya kepada orang mati"
(doresh el-hametim) juga mengacu pada
upaya mendapatkan pengetahuan dari roh

orang yang telah meninggal.®2

3lYonky Karman, "Tafsir Kitab Ulangan:
Taat Kepada TUHAN Di Tanah Perjanjian" (Jakarta:
BPK. Gunung Mulia, 2017), 203-205.

32 paul Soetopo, “Terminologi Okultisme
Dalam Perjanjian Lama", Jurnal Studi Biblika
Indonesia 3 (2021), 78-81.



Masuknya kekristenan di Nias Utara dan

dampaknya terhadap kepercayaan

tradisional

Masuknya agama Kristen ke Pulau
Nias Utara dimulai pada pertengahan abad
ke-19 melalui misionaris Eropa, terutama
RMG  (Rheinische
Gesellschaft) yang tiba di Nias Utara pada

dari Missions-
tahun 1865. Sebelum kedatangan misionaris,

masyarakat ~ Nias  Utara  menganut
kepercayaan tradisional yang berpusat pada
pemujaan leluhur dan berbagai ritual adat
yang dipimpin oleh para “ere” (dukun
tradisional). Sistem kepercayaan ini telah
tertanam kuat dalam struktur sosial dan
identitas budaya masyarakat Nias Utara
selama berabad-abad.®3

Perjumpaan antara kekristenan dan
kepercayaan  tradisional Nias Utara
menciptakan dinamika yang kompleks
sosial dan

dalam kehidupan religius

masyarakat. Misionaris awal seperti E. L.

Denninger dan  kemudian  Thomas
menghadapi  tantangan  berat  dalam
menyebarkan pengajaran iman Kristen,

karena keterikatan masyarakat Nias Utara
pada adat istiadat dan kepercayaan yang
diturunkan dari generasi ke generasi. Proses
penginjilan ini mengakibatkan terjadinya
transformasi sosial-budaya yang mengubah

pandangan dunia masyarakat Nias Utara

% Rotua Manurung, "Misionaris Dan
Transformasi Sosial Di Nias" (Medan: Universitas
Sumatera Utara Press, 2019), 45.

¥Faondragé Zebua, “"'Dialog Antara Iman
Kristen Dan Kepercayaan Tradisional Nias.,” Jurnal

25

secara bertahap, dengan meninggalkan
beberapa praktik tradisional yang dianggap
bertentangan dengan iman Kristen.3*
Dampak masuknya kekristenan ke
Nias Utara sangat terasa dalam perubahan
struktur masyarakat dan sistem nilai. Iman
Kristen membawa konsep kesetaraan yang
mengikis sistem kasta tradisional yang
sebelumnya dominan di Nias Utara. Selain
juga
mengubah pemahaman masyarakat tentang

itu, penetrasi nilai-nilai  Kristen
kehidupan setelah kematian dan relasi
dengan dunia spiritual, yang kemudian
mengurangi ketergantungan pada ritual-
ritual adat tertentu. Meski demikian, banyak
aspek budaya Nias Utara yang tidak
melainkan

langsung ditinggalkan,

mengalami proses adaptasi dan
reinterpretasi dalam konteks pemahaman

Kristen.%®

Tantangan dalam proses kontekstualisasi
iman Kristen di tengah budaya Nias
Utara
Tantangan utama dalam
kontekstualisasi iman Kristen di Nias Utara
adalah menemukan keseimbangan antara
Alkitab dan

elemen-elemen

kesetiaan pada ajaran

penghargaan  terhadap

budaya Nias Utara yang tidak bertentangan

dengan iman  Kristen. Proses ini

Antropologi Indonesia 38 (2017), 170.

BWaruwu. Guld, Kebudayaan Tradisional
Nias Dalam Perubahan (Jakarta Indonesia: Penerbit
Kompas, 2018), 78.



memerlukan ~ pemahaman  mendalam

tentang “worldview” Nias Utara dan
kemampuan untuk membedakan antara
elemen budaya yang dapat dipertahankan,
diadaptasi, atau ditinggalkan. Para teolog
dan pemimpin gereja Nias Utara modern
berupaya mengembangkan pendekatan
kontekstualisasi yang menghormati warisan
budaya tanpa mengorbankan integritas iman
Kristen.®
Kontekstualisasi ~ liturgi  gereja
merupakan tantangan tersendiri di Nias
Utara. Upaya mengintegrasikan unsur-
unsur budaya lokal seperti musik tradisional,
tarian, dan ungkapan bahasa Nias Utara ke
dalam ibadah Kristen sering menghadapi
resistensi dari kalangan konservatif yang
khawatir akan sinkretisme. Di sisi lain,
kaku dalam

pendekatan yang terlalu

menerapkan liturgi Barat  dianggap
mengasingkan iman Kristen dari konteks
budaya lokal. Gereja-gereja di Nias Utara

terus mencari format ibadah yang dapat

mengekspresikan iman  Kristen dalam

"pbahasa budaya” Nias Utara tanpa

mengorbankan esensi teologisnya.®’
Tantangan lain dalam

kontekstualisasi adalah reformulasi konsep-

konsep  teologis  dalam kerangka

pemahaman lokal. Konsep Kristen seperti

dosa, keselamatan, dan pembenaran perlu

%Zega. Yarman, Teologi Kontekstual Nias:
Perjumpaan Injil Dan Budaya (Bandung: Kalam
Hidup, 2021), 56.

37 Tuhoni Telaumbanua, “‘Kaum Muda,
Gereja Dan Tantangan Pelestarian Budaya Nias.,””

26

diterjemahkan ke dalam kategori pemikiran
yang dapat dipahami dalam konteks budaya
Nias Utara. Demikian pula, nilai-nilai
tradisional Nias Utara yang positif seperti
solidaritas komunal (famili), rasa hormat
pada orang tua (falilibut6), dan semangat
gotong royong  (fabanuasa)  perlu
direinterpretasi dalam terang ajaran Kristen.
Proses ini membutuhkan dialog teologis
yang mendalam antara tradisi Kristen dan

untuk

yang

kearifan lokal Nias Utara

menghasilkan teologi kontekstual

otentik bagi masyarakat Nias Utara.®®

Pendekatan Misiologis Kontekstual
Dimulai dengan telaah teologis
terhadap Ulangan 18:9-14 sebagai dasar
normatif yang menolak praktik-praktik
okultisme, termasuk santet, dukun, ramalan,
dan sebagainya. Penekanan pada kekudusan
Allah dan panggilan umat-Nya untuk hidup
berbeda dari bangsa-bangsa lain menjadi
fondasi bagi pendekatan misiologis.
lokal

mengenai santet dan praktik supranatural

Menggali pemahaman
lainnya di Nias Utara. Hal ini mencakup
fungsi sosial, nilai budaya, dan dampaknya
terhadap kehidupan spiritual masyarakat.
Dalam pendekatan ini digunakan metode

etnografi atau teologi kontekstual untuk

Jurnal Studi Budaya Nusantara 4, 1 (2022), 51.

%8 Apolonius. Lase, “‘Kontekstualisasi Iman
Kristen Dalam Budaya Nias.,”” Jurnal Teologi
Kontekstual Indonesia 1, 2 (2020), 115.



memahami realitas kehidupan masyarakat
lokal dari dalam.
Pendekatan ini menekankan
pentingnya kehadiran Injil yang inklusif
namun transformatif, seperti Yesus Kristus
yang hadir di tengah budaya Yahudi, Injil

juga harus hadir di tengah budaya Nias

Utara, namun tidak terjebak dalam
sinkretisme. Jonidius Illu *°*  mengutip
penjelasan Singgih  bahwa model

inklusisvisme mengakui bahwa Yesus

adalah  satu-satunya  jalan  kepada
keselamatan. Model inklusivisme mengakui
bahwa ada banyak jalan menuju
keselamatan namun pada akhirnya Yesuslah
yang menjadi norma satu-satunya. Injil
harus menghormati nilai-nilai lokal yang
tidak bertentangan dengan Firman Tuhan,
namun juga menantang dan mengoreksi
praktik-praktik yang bertentangan dengan
kebenaran Injil.

Proses "dialog kreatif* antara
Alkitab dan budaya lokal perlu ditekankan.
Tradisi santet tidak hanya dikutuk secara
teologis, tetapi juga dijelaskan alasan
teologis dan pastoralnya. Gereja diundang
untuk menjadi wadah dialog tersebut
dengan membawa pencerahan, kelepasan,
dan pemulihan.

Tujuan akhir bukanlah penolakan
budaya secara total,

tetapi pembaruan

budaya. Praktik santet ditantang melalui

39 Jonidius Illu, dkk., "Bermisi Dalam
Masyarakat Majemuk Melalui Dialog dan Kerja

27

pewartaan Injil, penginjilan kontekstual,
hidup yang

kuasa yang

Kristen
Allah

menyelamatkan dan menyembuhkan.

dan kesaksian

mencerminkan

Dalam  pendekatan  misiologis
kontekstual, pemberdayaan komunitas lokal
penting. Masyarakat Nias Utara dipanggil
untuk menjadi subjek misi, bukan sekadar
objek. Pelayanan pastoral dan pendidikan
iman Kristen harus melibatkan tokoh-tokoh
lokal yang memahami dinamika budaya dan
dapat menjadi jembatan Injil dalam konteks

tersebut.

KESIMPULAN

Berdasarkan materi telah

yang
disampaikan di awal, dapat disimpulkan
bahwa terdapat pertentangan antara praktik
santet dalam budaya tradisional Nias Utara
dan ajaran Kristen yang tertuang dalam
Ulangan 18:10-12. Praktik santet yang
berakar pada kepercayaan tradisional
"sanomba adu" (pemujaan roh leluhur)
masih dipercaya oleh sebagian masyarakat
Nias Utara meskipun kekristenan telah
masuk ke pulau tersebut sejak pertengahan
abad ke-19 melalui misionaris Eropa,
konflik

identitas budaya dan

menciptakan antara
mempertahankan
mematuhi ajaran Alkitab.

Tantangan utama yang dihadapi

dalam kontekstualisasi iman Kristen di

Sama", Manna Rafflesia ISSN: 2356-4547 (Print),
2721-0006 (Online), Vol. 11, No. 1, Oktober 2024,
(358-377), https://s.id/Man_Raf.



tengah budaya Nias Utara adalah
menemukan keseimbangan antara kesetiaan
pada ajaran Alkitab dan penghargaan
terhadap elemen-elemen budaya Nias Utara
yang tidak bertentangan dengan iman

Kristen. Gereja-gereja di Nias Utara terus

mencari format ibadah yang dapat
mengekspresikan iman Kristen dalam
"bahasa budaya” Nias Utara tanpa
mengorbankan esensi teologisnya,

sementara teolog dan pemimpin gereja

berupaya mengembangkan pendekatan
kontekstualisasi yang menghormati warisan
budaya tanpa mengorbankan integritas iman
Kristen.

Penting untuk dipahami bahwa
praktik santet di Nias Utara memiliki
beragam bentuk seperti "famunu badu”
(membunuh  dari jauh), "famadaya"
(pengiriman roh jahat), dan "fanohu dodo"
(perusakan jarak jauh) yang dilakukan oleh

dukun atau “ere" yang memiliki posisi
penting dalam struktur sosial masyarakat
tradisional. Alkitab dengan tegas melarang
yang
18:10-12,

praktik-praktik okultisme
disebutkan

seperti
dalam Ulangan
mencakup peramal, penenung, penelaah,
penyihir, pemanggil arwah, dan praktik
bertanya kepada orang mati. Penelitian yang
dibahas dalam materi bertujuan mengkaji
bagaimana Ulangan 18:10-12 dapat menjadi
dasar teologis dalam menolak praktik santet
di Nias Utara serta membantu gereja dan
memberikan

komunitas Kristen

pemahaman yang benar kepada jemaat

28

untuk tidak terjebak dalam praktik atau
ketakutan terhadap santet.

DAFTAR PUSTAKA

Ama, B. Kepercayaan Tradisional Suku
Dukun
Masyarakat. Jakarta: Nusantara, 2015.

Nias Dan Peran Dalam

Bamboyo, Laiya. “‘Solidaritas Sosial Di
Nias: Studi Tentang Konsep Fondrako,’
Vol. 12, No. 3 (2018): 56-70.” Jurnal
Antropologi Indonesia 12 (2018).

Calvin, John , "Institutio Christianae Religionis
Jilid 1", penerj. Arvin Saputra, dkk.
(Surabaya: Momentum, 2023).

dkk.,

Kriminal Perbuatan Santet dalam RUU

Faisal, "Pemaknaan  Kebijakan
KUHP", Jurnal Pembangunan Hukum
Indonesia Volume 5, Nomor 1, Tahun
2023, halaman 220-232.

Giawa, Martinus. ““Transformasi Peran Ere
Dalam Konteks Modernisasi Di Nias,.””
Jurnal Sosiologi Nusantara 6 (2023).

Guld, Waruwu. Kebudayaan Tradisional
Nias Dalam Perubahan. Jakarta
Indonesia: Penerbit Kompas, 2018.

Harefa, Zanatua. ““Tipologi Dan Klasifikasi
Dukun Dalam Budaya Nias,.”” Jurnal
Studi Budaya Nusantara 3 (2022).

Illu, Jonidius, dkk., "Bermisi Dalam Masyarakat
Majemuk Melalui
Sama", Manna Rafflesia ISSN: 2356-4547
(Print), 2721-0006 (Online), Vol. 11, No.
1,  Oktober 2024,  (358-377),
https://s.id/Man_Raf.

Karman, Yonky. Tafsir Kitab Ulangan: Taat

Dialog dan Kerja



Kepada TUHAN Di Tanah Perjanjian.
jakarta, Indonesia: BPK Gunung Mulia,
2017.

Kiehl,
Dalam Perspektif Alkitab.

Erich H. Memahami Okultisme
Jakarta
Indonesia: yayasan komunikasi bina
kasih, 2016.

Dedi dan Saiful

"Urgency of Criminal Functionality on

Kurniawan, Anwar,

the Perpetrators of Sante",
International Journal of Law and
Society  (IJLS), 1(1),  48-59.

https://doi.org/10.59683/ijls.v1il1.10.

Lase, Apolonius. “‘Kontekstualisasi Iman
Kristen Dalam Budaya Nias.””” Jurnal
Teologi Kontekstual Indonesia 1, 2
(2020).

Lase, Indra. “Sistem  Pendidikan
Tradisional Dalam Masyarakat Nias.””
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 7
(2021).

Matthew J. Lynch, "Behind the Scenes of
the Old Testament”, ed. by Jonathan S.

Greer W. Hilber, and John H. Walton

(Grand Rapids: Baker Academic,
2018).
Manurung, Rotua.  Misionaris  Dan

Transformasi Sosial Di Nias. medan,
sumatra utara: Universitas Sumatera
Utara Press, 20109.

Mitafu, Gulo.
Kehidupan Sosial Masyarakat Nias.

Dimensi Magis Dalam

Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press, 2021.
Nata’alui, Duha. “‘Ekologi Dan Budaya

29

Masyarakat Nias: Studi Etnografis Di

Desa Bawomataluo,.”” Jurnal
Antropologi Indonesia 14 (2019).
Risma, Olivia |,

Witchcraft (Santet) Culture in the

"Study of Shamanic

Indonesian  Archipelago”, Journal

website:https://enigma.or.id/index.php

[cultural.

Ritong, Nova, "Konsep Firman Tuhan
Dalam Menghadapi Praktik
Sinkretisme Berdasarkan Ulangan

18:9-14", MAWAR SARON: Jurnal
Pendidikan Kristen dan Gereja (2023),
10.62240/msj.v5i1.53.

Singgih, Emanuel  Gerrit.  “‘Praktik
Okultisme Dalam Kitab Ulangan.””
Jurnal Gema Teologi 42 (2020).

Siregar, Riadi Syafutra.

Klasik-Modern.

Edited by Andriyanto. Jawa tengah:

Lakeisha, 2024.

Soetopo, Paul. “‘Terminologi Okultisme

Antropologi

Orientasi  Teoritis

Dalam Perjanjian Lama.’” Jurnal Studi
Biblika Indonesia 3 (2021).

Subandrijo, Bambang. Okultisme Dalam
Perspektif Perjanjian Lama.
Yogyakarta: Kanisius, 2019.

Surya, | Putu, Wicaksana Putra, Ni Putu,
Rai Yuliartini, Dewa Gede, and Sudika
Mangku. “Kebijakan Hukum Tentang
Pengaturan Santet Dalam Hukum

Pidana Indonesia.” Jurnal Komunitas

Yustisia 3, no. 1 (2020): 69-78.

Praktik

Yahudi-

Sutanto, Hasan. ‘““Larangan

Okultisme Dalam Tradisi


https://dx.doi.org/10.62240/msj.v5i1.53

Kristen.”” Jurnal Teologi Indonesia, 5
(2018).

Rizki Tarias, "Perbuatan Dukun Santet Dalam
Perspektif Hukum Positif Di Inonesia” -
Skripsi, Universitas Islam Negerikiai Haji
Achmad Siddiq Jember Fakultas Syariah,
202

Tarigan, P. Okultisme Dan Kekristenan:
Tantangan Bagi Gereja Masa Kini.
Bandung: Andi Offset, 2021.

Telaumbanua, Maropen. Ere: Posisi Dan
Fungsinya Dalam Masyarakat Nias
Tradisional. Bandung: Penerbit Institut
Teknologi Bandung, 2018.

Telaumbanua, Tuhoni. “‘Kaum Muda,
Gereja Dan Tantangan Pelestarian
Budaya Nias.”” Jurnal Studi Budaya
Nusantara 4, 1 (2022).

Vanhoozer, Dictionary for Theological

Interpretation of the Bible", general

editor Kevin J. and ass. Editors Craig

G. Bartholomew, dkk., (Grand Rapids:

Baker Academic, 2005),

Waruwu, Faekhruddin. “Megalitik Dan

30

Budaya Spiritual Masyarakat Nias,.”

medan, sumatra utara: Universitas
Sumatera Utara Press, 2020.

Waruwu, Y. Gereja Dan Budaya:
Pergumulan Iman Di Tengah Tradisi
Nias. Medan: Pustaka Iman, 2018.

Weldon, John Ankerberg John. “The Facts
on Spirit Guides.” 23. Eugene, OR:
Harvest House, 1990.

Yarman, Zega. Teologi Kontekstual Nias:
Perjumpaan Dan

Bandung: Kalam Hidup, 2021.

Injil Budaya.

Zebua, Faondrago. “'Dialog Antara Iman
Kristen Dan Kepercayaan Tradisional
Nias.” Jurnal Antropologi Indonesia
38 (2017).

Zebua, Halawa. “‘Praktik Perdukunan Dan
Pengobatan Tradisional Di Nias
Selatan,.”” Jurnal Etnohistori 5 (2020).

“Ibid,” n.d.

Lembaga Alkitab Alkitab

Terjemahan Baru. Jakarta: LAI.No

Title, 2020.

Indonesia.



	Pendekatan Misiologis Kontekstual

