
14 
 

JURNAL TEOLOGI TRINITY 2, no. 2 (Juni 2025):14-30                 Riwayat Artikel 
Diterima: 26 April 2025 

                                                                                                                               Direvisi: 08 Mei 2025 

                                                                                                                                  Diluluskan:30 Juni 2025 

 

Injil di Tengah Tradisi Santet: Refleksi Misiologis atas Ulangan 18:9-14 

dan Budaya Nias Utara 
 

Poda Oky Tober Lumbantoruan,1 Jernita Mendrofa,2 

Intan Sari Telaumbanua,3 Jonidius Illu4 

 
Sekolah Tinggi Teologi Trinity Parapat1, 2, 3 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Arastamar (SETIA) Jakarta4 

e-mail: joni.illu@gmail.com 

 

 

Abstract 

 

The practice of santet (witchcraft) that still exists within Nias Utara culture reflects a search for 

spiritual power outside of the living God. In this context, the message of the Gospel faces both a 

challenge and an opportunity to demonstrate the power of God in Jesus Christ, who brings 

liberation. This article is a missiological reflection on Deuteronomy 18:9–14, which firmly rejects 

occult practices, and explores how this passage is relevant in addressing local cultural phenomena 

such as santet in Nias Utara. 

Using a theological-contextual approach, this paper analyzes the encounter between the Gospel 

and local culture, and proposes mission strategies that can reach communities without 

disregarding their positive cultural values. The proclamation of the Gospel must affirm the 

authority of God in Jesus Christ, alongside the confidence given to believers through the power of 

the Holy Spirit to overcome all forces of darkness. At the same time, it must also reveal the love 

and power of Jesus Christ to heal, restore, and deliver from intimidation. 

This writing is intended to contribute to the development of mission strategies that are relevant, 

culturally sensitive, and transformative in communities that continue to wrestle with traditional 

spiritual powers such as santet. 

 

Keywords: Gospel, witchcraft, Deuteronomy 18:9–14, Nias culture, missiological, 

contextualization. 

 

 

Abstrak 

Tradisi santet yang masih dilakukan dalam Budaya Nias Utara mencerminkan suatu bentuk 

pencarian kekuatan spiritual di luar Tuhan yang hidup. Dalam konteks ini, pesan Injil dihadapkan 

pada tantangan sekaligus peluang untuk menyatakan kuasa Allah di dalam Yesus Kristus yang 

membebaskan. Artikel ini merupakan refleksi misiologis atas Ulangan 18:9-14, yang dengan tegas 

menolak praktik-praktik okultisme, serta bagaimana teks tersebut relevan dalam menjawab 

fenomena budaya lokal seperti santet di Nias Utara. Dengan pendekatan teologis-kontextual, tulisan 

ini menganalisis pertemuan antara Injil dan budaya setempat, serta mengusulkan pendekatan-

pendekatan misi yang mampu menjangkau masyarakat tanpa mengabaikan nilai-nilai budaya yang 

positif. Pemberitaan Injil perlu menegaskan otoritas Allah di dalam Yesus Kristus dengan 

kepercayaan yang diberikan kepada orang percaya melalui kuasa Roh Kudus untuk mengalahkan 

segala kuasa gelap, sekaligus menunjukkan kasih dan kuasa Yesus Kristus yang menyembuhkan 

dan memulihkan atau melepaskan intimidasi yang dilakukannya. Tulisan ini diharapkan memberi 

kontribusi bagi strategi misi yang relevan, peka budaya, dan transformatif di tengah masyarakat 

yang masih bergumul dengan kekuatan spiritual tradisional (santet). 

Kata kunci: Injil, santet, Ulangan 18:9-14, budaya Nias Utara, misiologis, kontekstualis



15 
 

 

PENDAHULUAN 

Santet merupakan praktik ilmu hitam 

yang dapat merugikan dan membahayakan 

individu serta kehidupan masyarakat di 

sekitarnya oleh karena bersumber dari kuasa 

Setan. 1  Dedi Kurniawan dan Saiful Anwar 2 

menjelaskan bahwa, “kepercayaan akan 

keberadaan kejahatan supranatural sudah 

melekat pada kehidupan masyarakat Indonesia, 

pandangan masyarakat yang menganggap 

bahwa santet merupakan hal yang mampu 

menimbulkan celaka terhadap orang lain 

membuat santet dipandang sebagai sebuah 

kejahatan. Santet merupakan tindakan 

mencelakai orang lain dengan perantara magis.” 

selain itu, Olivia Risma3 menjelaskan bahwa, 

“budaya santet dan perdukunan mencakup 

serangkaian praktik kepercayaan supranatural 

yang bertujuan untuk mencelakai individu atau 

kelompok tertentu. Praktik ini sering dikaitkan 

dengan motif balas dendam, keinginan untuk 

memperoleh keuntungan pribadi, atau 

menghancurkan musuh. Kekuatan mistik dan 

ritual-ritual tertentu merupakan bagian yang 

tidak terpisahkan dalam pelaksanaan praktik 

ilmu hitam ini. Walaupun praktik ini memiliki 

peran penting dalam masyarakat tertentu di 

kepulauan Indonesia, kenyataannya budaya 

                                                             
1John Ankerberg John Weldon, “The Facts 

on Spirit Guides” (Eugene, OR: Harvest House, 

1990), 23. 
2 Dedi Kurniawan dan Saiful Anwar, 

"Urgency of Criminal Functionality on the 

Perpetrators of Sante", International Journal of Law 

and Society (IJLS), vol. 1, No. 1, 48-59. 

https://doi.org/10.59683/ijls.v1i1.10. , 
3 Olivia Risma, "Study of Shamanic 

perdukunan hitam ini juga menimbulkan 

berbagai kontroversi dan ketegangan sosial.” 

Pernyataan ini sejalan dengan pandangan 

teologi Kristen yang mengakui adanya kuasa 

gelap atau roh-roh jahat yang bekerja melawan 

kehendak Allah. Dalam Alkitab, praktik ilmu 

sihir, tenung, dan sejenisnya sangat jelas 

dilarang (lih. Im. 19:26, Ul. 18:10-12). Santet 

sebagai bentuk ilmu hitam, bila benar 

dilakukan dengan memanggil kuasa roh jahat 

untuk mencelakai orang lain, termasuk dalam 

kategori tersebut. 

 Praktik ini dapat dilakukan baik 

dari jarak jauh maupun dekat, dan sering 

kali berakibat fatal bagi korban, seperti 

timbulnya penyakit yang aneh hingga bisa 

berujung pada kematian. Santet tidak hanya 

terjadi di Indonesia, tetapi juga berkembang 

di berbagai negara lainnya. 4  Tindakan 

santet dipandang sebagai perbuatan yang 

melanggar hukum dan patut untuk 

dikriminalisasi.  

Berdasarkan Pasal 252 Kitab 

Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP), 

meramal nasib, bermimpi, atau 

menggunakan jimat dengan kekuatan gaib 

dapat dikenai sanksi pidana. Oleh karena itu, 

praktik santet seharusnya lebih layak 

dianggap sebagai tindak pidana. 5  Namun, 

Witchcraft (Santet) Culture in the Indonesian 

Archipelago", Journal website: 

https://enigma.or.id/index.php/cultural.  
4 Rizki Tarias, "Perbuatan Dukun Santet 

Dalam Perspektif Hukum Positif Di Inonesia" -  

Skripsi, Universitas Islam Negerikiai Haji Achmad 

Siddiq Jember Fakultas Syariah, 2023, 53. 
5  I Putu Surya et al., “Kebijakan Hukum 

Tentang Pengaturan Santet Dalam Hukum Pidana 



16 
 

meskipun pasal tersebut telah mengatur 

sanksi pidana bagi praktik santet, tantangan 

utama terletak pada pembuktian unsur-

unsur tindak pidana tersebut. Hingga saat 

ini, belum ada contoh konkrit seseorang 

yang dipidana karena melakukan santet 

berdasarkan pasal tersebut. Kendati 

demikian, keberadaan pasal ini 

menunjukkan upaya hukum untuk mengatur 

dan mencegah praktik-praktik yang dapat 

merugikan masyarakat, meskipun 

implementasinya masih menghadapi 

kendala dalam praktik.  

Santet adalah fenomena sosial 

budaya yang sangat kompleks, karena 

berkaitan dengan masyarakat, baik yang 

primitif maupun yang modern. Filosofi di 

balik santet dapat dikategorikan sebagai 

tindak pidana, mengingat keberadaannya 

yang diakui dan dipercaya oleh masyarakat, 

serta menimbulkan keresahan. Namun, 

upaya untuk mencegah atau 

memberantasnya melalui hukum seringkali 

terhambat oleh kesulitan dalam pembuktian. 

Oleh karena itu, perlu diciptakan sebuah 

ketentuan hukum baru yang berfokus pada 

pencegahan agar tindakan santet ini tidak 

terjadi.6  

Hal ini penting, karena mengingat 

belakangan ini sering muncul berita tentang 

                                                             
Indonesia,” Jurnal Komunitas Yustisia 3, no.1 

(2020), 71. 
6 I Putu Surya et al., “Kebijakan Hukum 

Tentang Pengaturan Santet Dalam Hukum Pidana 

Indonesia,”. 
7 Faisal, dkk., "Pemaknaan Kebijakan 

tuduhan terhadap seseorang atau keluarga 

yang dianggap memiliki ilmu gaib atau 

berperan sebagai dukun santet. Tuduhan ini 

sering kali berujung pada kericuhan dan 

tindakan main hakim sendiri oleh warga 

atau masyarakat setempat.7 

Termasuk masyarakat Nias Utara 

yang memiliki kekayaan budaya yang 

diwariskan turun-temurun, baik dalam 

aspek spiritual dan kepercayaan terhadap 

hal-hal supranatural. Salah satu praktik 

yang masih dipercayai oleh sebagian orang 

di Nias Utara yaitu santet yang dalam 

konteks lokal sering dikaitkan dengan 

penggunaan ilmu hitam atau kekuatan 

mistis untuk mencelakai orang lain. 

Kepercayaan ini berakar dari tradisi nenek 

moyang yang meyakini adanya kekuatan 

magis yang bisa dikendalikan oleh dukun 

atau orang-orang tertentu untuk berbagai 

kepentingan, baik untuk perlindungan, 

penyembuhan, maupun pembalasan 

dendam.8 

Di sisi lain, Alkitab dengan tegas 

melarang segala bentuk ilmu sihir, 

perdukunan, dan praktik okultisme. Dalam 

Ulangan 18:10-12, Tuhan menyatakan 

bahwa setiap bentuk praktik sihir, tenung, 

atau pemanggilan roh adalah kekejian di 

hadapan-Nya. Larangan ini menunjukkan 

Kriminal Perbuatan Santet dalam RUU KUHP", 

Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia Volume 5, 

Nomor 1, Tahun 2023, 220-232. 
8B. Ama, "Kepercayaan Tradisional Suku 

Nias Dan Peran Dukun Dalam Masyaraat" (Jakarta: 

Nusantara, 2015), 45. 



17 
 

bahwa orang Kristen tidak boleh mencari 

perlindungan atau solusi dalam kuasa gelap, 

melainkan hanya kepada Tuhan yang hidup. 

Ayat ini juga menegaskan bahwa bangsa 

Israel dipanggil untuk hidup dalam 

kesetiaan kepada Tuhan dan tidak 

terpengaruh oleh praktik-praktik kafir yang 

menduakan-Nya. 9  Pemahaman ini 

ditegaskan juga oleh John Calvin10 bahwa, 

“Taurat-Nya Ia berikan untuk menggariskan 

bagi manusia hal apa yang baik dan benar, 

dan dengan demikian memegang mereka 

pada sebuah standar yang pasti supaya tidak 

seorang pun boleh menyimpang untuk 

menciptakan jenis penyembahan apa pun 

sesuka hatinya.” 

Konflik muncul ketika sebagian 

masyarakat Nias Utara yang telah menerima 

Injil masih berpegang pada tradisi lama, 

termasuk praktik santet atau kepercayaan 

terhadapnya. Hal ini menciptakan 

pertarungan iman antara ajaran Alkitab dan 

warisan budaya. Beberapa orang 

berpendapat bahwa tradisi ini adalah bagian 

dari identitas leluhur yang harus 

dilestarikan, sementara yang lain 

menegaskan bahwa iman Kristen wajib 

menolak segala bentuk praktik yang 

bertentangan dengan Firman Tuhan karena 

bersumber dari Setan. Tantangan ini tidak 

                                                             
9 Lembaga Alkitab Indonesia. Alkitab 

Terjemahan Baru (Jakarta: LAI.No Title, 2020). 
10 John Calvin, "Institutio Christianae 

Religionis Jilid 1", penerj. Arvin Saputra, dkk. 

(Surabaya: Momentum, 2023), 153.  

hanya dialami oleh individu, tetapi juga 

oleh gereja-gereja di Nias Utara dalam 

upaya membimbing jemaat untuk hidup 

sesuai dengan Firman Tuhan.11  

Dengan adanya pertarungan antara 

iman Kristen dan tradisi lokal, penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji bagaimana 

Ulangan 18:10-12 dapat menjadi dasar 

teologis dalam menolak praktik santet di 

Nias Utara. Penelitian ini juga akan 

membahas bagaimana gereja dan orang 

Kristen di Nias Utara dapat memberikan 

pemahaman yang benar kepada jemaat, 

sehingga tidak lagi terjebak dalam praktik 

atau ketakutan terhadap santet. Dengan 

demikian, diharapkan penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi bagi pemurnian 

iman Kristen dalam konteks budaya Nias 

Utara.12 

 

METODE PENELITIAN 

Penulisan artikel ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan 

teologis-reflektif dan kontekstual. Data 

utama berupa teks Alkitab, khususnya 

Ulangan 18:9–14, dianalisis secara 

eksegetikal dan teologis untuk memahami 

larangan terhadap praktik-praktik okultisme 

menurut perspektif Perjanjian Lama (PL). 

Selanjutnya, dilakukan refleksi misiologis 

11 Y. Waruwu, Gereja Dan Budaya: 

Pergumulan Iman Di Tengah Tradisi Nias (Medan: 

Pustaka Iman, 2018), 26. 
12P. Tarigan, Okultisme Dan Kekristenan: 

Tantangan Bagi Gereja Masa Kini (Bandung: Andi 

Offset, 2021), 34. 



18 
 

dengan mempertimbangkan konteks budaya 

masyarakat Nias Utara yang masih 

mengenal tradisi santet sebagai bagian dari 

kepercayaan lokal. Data sekunder diperoleh 

dari studi pustaka yang mencakup literatur 

teologi misi, antropologi budaya, serta 

sumber-sumber yang membahas praktik-

praktik okultisme dalam budaya Nias Utara. 

Pendekatan ini memungkinkan penulis 

untuk mengeksplorasi dialog antara wahyu 

Allah dalam Kitab Suci dan realitas sosial-

budaya masyarakat lokal secara kontekstual, 

guna merumuskan strategi misi yang 

relevan dan transformatif.13 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Asal-usul praktik santet dalam konteks 

sejarah dan kepercayaan tradisional Nias 

Utara 

 Praktik santet dalam masyarakat 

Nias Utara memiliki akar sejarah yang 

sangat panjang dan terkait erat dengan 

sistem kepercayaan tradisional yang disebut 

dengan istilah "sanomba adu" atau 

pemujaan roh leluhur. Kepercayaan ini 

membentuk dasar praktik supranatural 

masyarakat Nias Utara sebelum masuknya 

agama-agama modern ke pulau tersebut. 

Sistem kepercayaan tradisional Nias Utara 

dibangun di atas konsep dualisme spiritual, 

                                                             
13 John W. Creswell, "Qualitative Inquiry 

and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches" (Los Angeles: SAGE Publications, 

2013), 69. 
14 Riadi Syafutra Siregar, Antropologi 

dikenal adanya roh-roh baik dan roh-roh 

jahat yang dapat dimanipulasi oleh orang-

orang tertentu yang memiliki pengetahuan 

khusus. Praktik santet sendiri dipercaya 

berasal dari pengetahuan yang diturunkan 

oleh para leluhur melalui mimpi dan ritual 

inisiasi khusus kepada keturunan tertentu.14 

 Dalam tradisi Nias Utara, santet 

dikenal dengan istilah lokal "fanulu" atau 

"famadaya" yang secara harfiah berarti 

"mengirimkan" atau "mengarahkan" energi 

negatif kepada seseorang. Praktik ini 

dipercaya telah ada sejak zaman megalitik 

atau periode dalam prasejarah yang ditandai 

dengan penggunaan batu besar. Hal ini 

dibuktikan dengan ditemukannya benda 

yang di buat manusia pada zaman dahulu, 

sebagai suatu ritual dan patung-patung yang 

digunakan dalam upacara-upacara magis. 

Santet dalam konteks Nias Utara tidak 

hanya dipandang sebagai praktik untuk 

mencelakakan orang lain, tetapi juga 

sebagai mekanisme kontrol sosial yang 

menjaga keseimbangan dan ketertiban 

dalam komunitas. Masyarakat tradisional 

Nias Utara mempercayai bahwa segala 

penyakit dan musibah memiliki penyebab 

supranatural, dan pemahaman ini menjadi 

landasan berkembangnya praktik-praktik 

perdukunan di pulau tersebut.15 

Orientasi Teoritis Klasik-Modern, ed. Andriyanto 

(Jawa tengah: Lakeisha, 2024), 16–17. 
15 Faekhruddin Waruwu, “Megalitik Dan 

Budaya Spiritual Masyarakat Nias,” (Medan, 

sumatra utara: Universitas Sumatera Utara Press, 

2020), 15.  



19 
 

 Asal-usul praktik santet di Nias 

Utara juga dapat ditelusuri dari mitologi 

lokal yang menggambarkan bagaimana 

pengetahuan magis pertama kali diturunkan 

dari dunia atas (langit) ke dunia manusia. 

Menurut cerita rakyat yang dituturkan 

secara turun-temurun, praktik santet 

pertama kali diajarkan oleh sosok mitologis 

bernama "Hia Walangi" yang dipercaya 

sebagai perantara antara dunia manusia dan 

dunia spiritual. Pengetahuan ini kemudian 

diteruskan kepada keturunan-keturunan 

tertentu yang dianggap memiliki 

kemampuan khusus untuk berkomunikasi 

dengan dunia gaib. Penyebaran praktik 

santet di seluruh pulau Nias Utara tidak 

terlepas dari struktur sosial tradisional yang 

memungkinkan terjadinya persaingan dan 

konflik antar kelompok, di mana santet 

dijadikan sebagai "senjata" dalam konflik-

konflik tersebut.16 

 

Bentuk-bentuk praktik santet dan 

perdukunan dalam masyarakat Nias 

Utara 

 Dalam tradisi Nias Utara, praktik 

santet memiliki beragam bentuk dan metode 

yang masing-masing memiliki tujuan dan 

sasaran tertentu. Salah satu bentuk paling 

umum dari praktik santet di Nias Utara 

adalah "famunu badu" atau "membunuh 

                                                             
16 Laiya Bamboyo, “Solidaritas Sosial Di 

Nias: Studi Tentang Konsep Fondrako", Vol. 12, No. 

3 (2018): 56-70.,” Jurnal Antropologi Indonesia 12 

(2018), 56-70. 
17Halawa Zebua, “Praktik Perdukunan Dan 

dari jauh", yang dilakukan dengan 

menggunakan media tertentu seperti 

potongan kuku, rambut, atau benda pribadi 

milik target. Benda-benda tersebut 

kemudian dikombinasikan dengan ramuan-

ramuan khusus dan mantra-mantra yang 

dipercaya dapat mengirimkan penyakit atau 

kematian kepada target. Praktik ini biasanya 

dilakukan sebagai pembalasan terhadap 

penghinaan, pelanggaran adat, atau konflik 

tanah yang tidak terselesaikan melalui jalur 

adat yang normal.17 

 Bentuk lain dari praktik santet di 

Nias adalah "famadaya" atau pengirimaan 

roh jahat yang dipercaya dapat merasuki 

tubuh korban dan menyebabkan kegilaan 

atau perilaku menyimpang. Praktik ini 

melibatkan ritual-ritual kompleks yang 

dilakukan pada tengah malam di tempat-

tempat tertentu yang dianggap memiliki 

kekuatan gaib, seperti kuburan tua atau 

persimpangan jalan. Dalam beberapa kasus, 

praktik "famadaya" juga dapat ditujukan 

untuk mempengaruhi keputusan atau 

pikiran seseorang, terutama dalam konteks 

percintaan atau persaingan politik lokal. 

Karakteristik khusus dari praktik ini adalah 

penggunaan boneka-boneka yang dibuat 

menyerupai target dan ditusuk dengan 

jarum atau benda tajam lainnya sambil 

membacakan mantra-mantra khusus.18 

Pengobatan Tradisional Di Nias Selatan”, Jurnal 

Etnohistori 5 (2020), 189-191. 
18 Gulo Mitafu, "Dimensi Magis Dalam 

Kehidupan Sosial Masyarakat Nias" (Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press, 2021), 87-89. 



20 
 

 "Fanohu dodo" atau perusakan jarak 

jauh merupakan bentuk praktik santet 

lainnya yang umum ditemukan di 

masyarakat Nias Utara. Praktik ini 

ditujukan untuk merusak properti, tanaman, 

atau ternak milik target tanpa meninggalkan 

jejak fisik yang dapat diidentifikasi. Ritual 

ini melibatkan penggunaan tanah dari lokasi 

target yang dikombinasikan dengan bahan-

bahan tertentu seperti darah hewan kurban 

dan dibacakan mantra-mantra khusus pada 

malam-malam tertentu yang dianggap 

memiliki kekuatan magis tinggi, seperti 

malam bulan purnama. Dampak dari praktik 

ini dipercaya dapat mengakibatkan gagal 

panen, kematian ternak secara misterius, 

atau kerusakan pada rumah target yang 

tidak dapat dijelaskan secara logis.19 

 

Peran dan kedudukan dukun (ere) dalam 

struktur sosial masyarakat Nias Utara 

tradisional 

 Dalam struktur sosial masyarakat 

Nias Utara tradisional, dukun yang dikenal 

dengan sebutan "ere" memiliki posisi yang 

sangat penting dan dihormati. Seorang “ere” 

tidak hanya berfungsi sebagai praktisi 

medis tradisional tetapi juga sebagai 

perantara antara dunia manusia dan dunia 

roh. Posisi ini memberikan kekuasaan dan 

                                                             
19 Duha Nata’alui, “Ekologi Dan Budaya 

Masyarakat Nias: Studi Etnografis Di Desa 

Bawomataluo", Jurnal Antropologi Indonesia 14 

(2019), 45-62. 
20Maropen Telaumbanua, "Ere: Posisi Dan 

Fungsinya Dalam Masyarakat Nias Tradisional" 

pengaruh yang signifikan bagi seorang “ere” 

dalam pengambilan keputusan-keputusan 

penting di tingkat komunitas. Keputusan 

untuk melakukan ritual adat, menentukan 

hari baik untuk pernikahan atau 

pembangunan rumah, bahkan penyelesaian 

konflik antar kelompok sering kali 

melibatkan konsultasi dengan “ere” yang 

dianggap memiliki pengetahuan tentang 

kehendak leluhur dan entitas supranatural.20 

 Proses menjadi seorang “ere” dalam 

masyarakat Nias Utara melibatkan tahapan 

inisiasi yang panjang dan kompleks. Tidak 

semua orang dapat menjadi “ere” karena 

peran ini umumnya diturunkan secara 

genealogis atau melalui "panggilan" yang 

diterima melalui mimpi atau pengalaman 

spiritual tertentu. Calon “ere” harus 

menjalani masa pelatihan di bawah 

bimbingan “ere” senior, di mana mereka 

belajar tentang ramuan-ramuan obat 

tradisional, mantra-mantra, ritual-ritual 

khusus, dan cara berkomunikasi dengan 

dunia spiritual. Pelatihan ini dapat 

berlangsung selama bertahun-tahun dan 

sering kali melibatkan ujian-ujian spiritual 

yang berat, termasuk periode isolasi di 

tempat-tempat yang dianggap keramat 

seperti gua atau hutan untuk menerima 

"ilmu" dari entitas supranatural.21 

(Bandung: Penerbit Institut Teknologi Bandung, 

2018), 112-114. 
21 Indra Lase, “Sistem Pendidikan 

Tradisional Dalam Masyarakat Nias,” Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan, vol. 7 (2021), 278–282. 



21 
 

 “Ere” dalam masyarakat Nias Utara 

dibagi menjadi beberapa kategori 

berdasarkan spesialisasi dan fungsi mereka. 

"Ere höhö" adalah dukun yang 

mengkhususkan diri dalam pengobatan 

tradisional menggunakan ramuan-ramuan 

alami dan ritual penyembuhan. "Ere 

fangowalu" adalah dukun yang memiliki 

kemampuan untuk berkomunikasi dengan 

roh leluhur dan memberikan petunjuk 

berdasarkan pesan-pesan dari dunia 

spiritual, sedangkan "ere famadaya" adalah 

dukun yang mengkhususkan diri dalam 

praktik-praktik santet dan ilmu hitam. 

Meskipun semua kategori “ere” ini 

dianggap memiliki pengetahuan 

supranatural, tingkat penghormatan yang 

diterima dari masyarakat berbeda-beda. 

“Ere höhö umumnya paling dihormati 

karena peran mereka dalam penyembuhan 

dan pelindungan komunitas, sementara “ere 

famadaya” sering kali ditakuti namun juga 

dicari jasanya ketika konflik atau dendam 

tidak dapat diselesaikan melalui jalur 

normal.22 

 Dalam struktur kekuasaan 

tradisional Nias Utara, hubungan antara 

“ere” dengan pemimpin adat (si'ulu) bersifat 

komplementer dan saling menguatkan. 

“Si'ulu” atau dukun sebagai pemimpin 

politik dan administratif sering kali 

bergantung pada legitimasi spiritual yang 

                                                             
22 Zanatua Harefa, “‘Tipologi Dan 

Klasifikasi Dukun Dalam Budaya Nias,’” Jurnal 

Studi Budaya Nusantara 3 (2022), 145-163. 

diberikan oleh “ere”, sementara “ere” 

membutuhkan perlindungan dan dukungan 

material dari si'ulu.  

Dalam beberapa kasus, terjadi “fusi” 

antara kedua peran ini di mana seorang 

“si'ulu” juga menjadi seorang “ere”, 

memberikan kekuasaan yang hampir 

absolut dalam komunitas tersebut. Posisi ini 

menempatkan “ere” sebagai bagian integral 

dari sistem kepemimpinan tradisional Nias 

Utara, meskipun secara formal mereka tidak 

memiliki jabatan dalam struktur adat. 

Keberadaan dan fungsi “ere” dalam 

masyarakat Nias Utara modern telah 

mengalami transformasi signifikan seiring 

dengan masuknya agama-agama monoteis, 

pendidikan modern, dan sistem kesehatan 

biomedis, namun pengaruhnya masih dapat 

dirasakan terutama di daerah-daerah 

pedesaan yang terisolasi.23 

 

Tinjauan Eksegetis dan Historis atas 

Tujuan Perintah dalam Ulangan 18:9-14 

Pasal ini merupakan bagian dari 

pidato Musa menjelang bangsa Israel masuk 

ke Tanah Perjanjian. Dalam Ulangan 18 

secara keseluruhan, Musa membandingkan 

imam-imam Lewi (ay. 1–8), nabi sejati (ay. 

15–22), dan praktik-praktik kafir yang 

wajib dihindari (ay. 9–14). Ayat 9–14 

secara khusus berfungsi sebagai peringatan 

terhadap adopsi praktik-praktik okultisme 

23Martinus Giawa, “Transformasi Peran Ere 

Dalam Konteks Modernisasi Di Nias”, Jurnal 

Sosiologi Nusantara 6 (2023), 78-92. 



22 
 

dan penyembahan berhala dari bangsa 

Kanaan. Nova Ritonga 24  menjelaskan 

bahwa, “Ulangan 18:9-14 merupakan 

nasihat dan sekaligus menjadi peringatan 

kepada bangsa Israel agar mereka berhati-

hati dan waspada serta tidak mengikuti cara 

hidup orang Kanaan yang bagi Tuhan 

adalah cara hidup yang 

menjijikkan/kekejian.” Kevin J. 

Vanhoozer 25  menjelaskan bahwa, “Tuhan 

yang disebut sebagai "Elohim" dan 

"Yahweh" digambarkan sebagai satu-

satunya Pencipta segala sesuatu di surga dan 

di bumi (misalnya Kej. 1:1; Mzm. 8; Yes. 

40:12-17, 28; 44:24; 45:18), dan Penguasa 

universal, yang kepadanya semua ciptaan 

bertanggung jawab dan dari siapa saja 

keselamatan dimungkinkan bagi semua 

orang (misalnya Yes. 45:22-25). Ada 

peringatan tegas bahwa Tuhan "cemburu" 

agar penyembahan diberikan kepada-Nya 

saja (misalnya, Ul. 5:8-9; 6:14-15). Selain 

itu, Israel tidak hanya dilarang untuk 

menyembah dewa lain; dalam ekspresi 

monoteisme yang paling gamblang, teks-

teks Alkitab menggambarkan semua bangsa 

lain sebagai bangsa yang sesat karena 

memuja dewa-dewa lain, dan mengutarakan 

tujuan agar semua bangsa datang kepada 

                                                             
24 Nova Ritong, "Konsep Firman Tuhan 

Dalam Menghadapi Praktik Sinkretisme 
Berdasarkan Ulangan 18:9-14", MAWAR SARON: 

Jurnal Pendidikan Kristen dan Gereja (2023), 

10.62240/msj.v5i1.53.  
25”Dictionary for Theological Interpretation 

of the Bible", general editor Kevin J. Vanhoozer, and 

terang satu-satunya Tuhan yang benar (Yes. 

56:6-8; 60:1-16). 

Ayat 9, larangan umum yaitu 

"janganlah engkau belajar berlaku seperti 

kekejian bangsa-bangsa itu.” Ayat 10–11: 

Daftar praktik yang dilarang yaitu 

mengorbankan anak dalam api (mungkin 

kepada dewa Molokh), ramalan (qosem 

qesem), tenung (me’onen), peramal 

(menaḥesh), tukang sihir (mekhashshef), 

tukang guna-guna, pemanggil arwah 

(sho’el ’ov), penanya roh peramal 

(yidde‘oni), dan orang yang menanyakan 

petunjuk dari orang mati (doresh el-

hammethim). Dalam ayat 12, alasannya 

“Karena semua orang yang melakukan hal-

hal ini adalah kekejian bagi TUHAN.” 

Matthew J. Lynch 26  menjelaskan bahwa 

Tuhan Allah ada di Surga dan di bumi di 

bawah, tidak ada yang lain dan umat Israel 

hanya menyembah satu Allah (monoteisme) 

yang sering disebut “YHWH’. Ayat 13, 

panggilan kepada Israel yaitu “hendaklah 

engkau hidup dengan tidak bercela di 

hadapan TUHAN, Allahmu.” Ayat 14, 

kontras dengan bangsa lain, yaitu mereka 

mendengarkan peramal dan tenung; Israel 

dipanggil untuk bergantung pada TUHAN. 

Analisis Kata Kunci ditemukan 

beberapa hal antara lain: "Kekejian" ( תּוֹעֵבָה

ass. Editors Craig G. Bartholomew, dkk., (Grand 

Rapids: Baker Academic, 2005), 520. 
26Matthew J. Lynch, "Behind the Scenes of 

the Old Testament", ed. by Jonathan S. Greer W. 

Hilber, and John H. Walton (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2018), 340-342. 

https://dx.doi.org/10.62240/msj.v5i1.53


23 
 

/to'ebah), mengandung makna sesuatu yang 

menjijikkan di hadapan Tuhan; tidak hanya 

secara moral tetapi juga spiritual, "ramalan" 

dan "tenung” mengacu pada usaha manusia 

untuk mengetahui masa depan melalui 

praktik okultisme, "pemanggil arwah" dan 

"penanya orang mati", merujuk pada 

“necromancy”. Praktik berbahaya yang 

mencoba menghubungi arwah untuk 

mendapatkan pengetahuan atau kekuatan. 

Makna teologisnya yaitu Tuhan 

menuntut eksklusivitas dalam ibadah dan 

hubungan umat-Nya dengan-Nya, 

ketergantungan pada praktik gaib 

menunjukkan kurangnya iman kepada Allah 

yang berdaulat, dan perintah ini merupakan 

bagian dari pemurnian iman umat Israel 

sebagai bangsa kudus (lih. Im. 19:31; Yes. 

8:19–20). 

Relevansi kontekstual yaitu 

peringatan terhadap sinkretisme dan 

pencampuran iman Kristen dengan praktik 

mistik lokal atau modern (seperti astrologi, 

spiritisme), penekanan pada kehidupan 

yang tidak bercela dan bergantung penuh 

pada Firman Tuhan dan pimpinan Roh 

Kudus, dan pengajaran penting bagi gereja 

masa kini mengenai membedakan mana 

yang benar dan salah dan penolakan 

terhadap praktik yang tidak sesuai dengan 

kebenaran Alkitab. 

 Perintah dalam Ulangan 18:9-14 

                                                             
27 Erich H Kiehl, "Memahami Okultisme 

Dalam Perspektif Alkitab" (Jakarta Indonesia: 

yayasan komunikasi bina kasih, 2016), 87.  

disampaikan kepada Bangsa Israel saat 

berada di ambang memasuki Tanah 

Perjanjian setelah empat puluh tahun 

pengembaraan di Padang Gurun. Konteks 

historisnya menunjukkan bahwa Bangsa 

Israel akan berhadapan dengan bangsa-

bangsa Kanaan yang mempraktikkan 

berbagai ritual okultisme sebagai bagian 

dari kehidupan religiusnya. Larangan ini 

bertujuan untuk menjaga kesucian dan 

keunikan identitas Israel sebagai umat Allah 

yang berbeda dari bangsa-bangsa di 

sekitarnya.27 

 Tujuan utama perintah ini adalah 

untuk memelihara kemurnian ibadah 

kepada “YHWH” dan mencegah 

sinkretisme religius. Bangsa Israel 

diperintahkan untuk menjadi umat yang 

kudus, terpisah dari praktik-praktik 

penyembahan berhala dan okultisme yang 

umum dilakukan oleh bangsa-bangsa 

Kanaan. Perintah ini juga menegaskan 

kedaulatan “YHWH” sebagai satu-satunya 

sumber wahyu dan panduan bagi umat-Nya, 

menolak semua bentuk upaya mencari 

petunjuk ilahi melalui praktik-praktik 

okultisme yang berasal dari budaya bangsa 

lain.28 

 Konteks historis juga menunjukkan 

bahwa praktik-praktik okultisme pada masa 

itu sering dikaitkan dengan penyembahan 

kepada dewa-dewa Kanaan, terutama “Baal” 

28 Hasan Sutanto, "Larangan Praktik 

Okultisme Dalam Tradisi Yahudi-Kristen", Jurnal 

Teologi Indonesia, 5 (2018), 112-115. 



24 
 

dan “Asyera”. Penolakan terhadap praktik-

praktik ini merupakan bagian dari 

perjuangan melawan penyembahan berhala 

dan mempertahankan monotheisme yang 

menjadi ciri khas Agama Israel. Larangan 

ini juga dilatarbelakangi oleh pengalaman 

bangsa Israel di Mesir, di mana praktik sihir 

dan ramal-meramal merupakan bagian 

integral dari kehidupan religius 

masyarakat.29 

 

Jenis-jenis Praktik Okultisme yang 

Disebutkan dalam Teks Alkitab 

 Ulangan 18:9-14 mencantumkan 

beberapa jenis praktik okultisme yang 

dilarang dengan tegas. Praktik pertama yang 

disebutkan adalah "mempersembahkan 

anak laki-laki atau anak perempuan sebagai 

korban dalam api", yang merujuk pada 

ritual persembahan anak kepada Dewa 

Molek. Praktik ini merupakan bentuk 

penyembahan berhala yang ekstrem dan 

ditolak karena bertentangan dengan prinsip 

penghargaan terhadap kehidupan manusia 

sebagai ciptaan Allah yang berharga.30 

 Kategori kedua adalah para peramal, 

penenung, penelaah, dan penyihir. Peramal 

(qosem qesamim) adalah orang yang 

berusaha mengetahui kehendak ilahi 

melalui berbagai ritual, seperti melempar 

                                                             
29Bambang Subandrijo, "Okultisme Dalam 

Perspektif Perjanjian Lama" (Yogyakarta: Kanisius, 

2019), 128-130. 
30 Emanuel Gerrit Singgih, “‘Praktik 

Okultisme Dalam Kitab Ulangan,’” Jurnal Gema 

Teologi 42 (2020), 22. 

anak panah, tongkat, atau batu. Penenung 

(me'onen) berkaitan dengan praktik 

meramalkan masa depan melalui 

pengamatan terhadap awan, bintang, atau 

fenomena alam lainnya. Penelaah 

(menachesh) merujuk pada mereka yang 

mempraktikkan augury, yaitu meramal 

berdasarkan perilaku hewan atau tanda-

tanda alam. Sementara itu, penyihir 

(mekhaseph) adalah orang yang 

menggunakan ramuan atau mantra untuk 

mempengaruhi orang lain atau peristiwa 

alam.31 

 Jenis ketiga yang disebutkan adalah 

tukang sihir, pemanggil arwah, pemanggil 

roh peramal, dan penenung, serta yang 

bertanya kepada orang mati. Tukang sihir 

(chover chaver) merujuk pada praktik 

mengikat atau memanipulasi orang atau 

situasi melalui mantra. Pemanggil arwah 

(shoel ov) dan pemanggil roh peramal 

(yidde'oni) berkaitan dengan praktik 

nekromansi, yaitu usaha untuk 

berkomunikasi dengan orang mati untuk 

mendapatkan informasi atau panduan. 

Praktik "bertanya kepada orang mati" 

(doresh el-hametim) juga mengacu pada 

upaya mendapatkan pengetahuan dari roh 

orang yang telah meninggal.32 

 

31Yonky Karman, "Tafsir Kitab Ulangan: 

Taat Kepada TUHAN Di Tanah Perjanjian" (Jakarta: 

BPK. Gunung Mulia, 2017), 203-205.  
32 Paul Soetopo, "Terminologi Okultisme 

Dalam Perjanjian Lama", Jurnal Studi Biblika 

Indonesia 3 (2021), 78-81. 



25 
 

Masuknya kekristenan di Nias Utara dan 

dampaknya terhadap kepercayaan 

tradisional 

 Masuknya agama Kristen ke Pulau 

Nias Utara dimulai pada pertengahan abad 

ke-19 melalui misionaris Eropa, terutama 

dari RMG (Rheinische Missions-

Gesellschaft) yang tiba di Nias Utara pada 

tahun 1865. Sebelum kedatangan misionaris, 

masyarakat Nias Utara menganut 

kepercayaan tradisional yang berpusat pada 

pemujaan leluhur dan berbagai ritual adat 

yang dipimpin oleh para “ere” (dukun 

tradisional). Sistem kepercayaan ini telah 

tertanam kuat dalam struktur sosial dan 

identitas budaya masyarakat Nias Utara 

selama berabad-abad.33 

 Perjumpaan antara kekristenan dan 

kepercayaan tradisional Nias Utara 

menciptakan dinamika yang kompleks 

dalam kehidupan sosial dan religius 

masyarakat. Misionaris awal seperti E. L. 

Denninger dan kemudian Thomas 

menghadapi tantangan berat dalam 

menyebarkan pengajaran iman Kristen, 

karena keterikatan masyarakat Nias Utara 

pada adat istiadat dan kepercayaan yang 

diturunkan dari generasi ke generasi. Proses 

penginjilan ini mengakibatkan terjadinya 

transformasi sosial-budaya yang mengubah 

pandangan dunia masyarakat Nias Utara 

                                                             
33 Rotua Manurung, "Misionaris Dan 

Transformasi Sosial Di Nias" (Medan: Universitas 

Sumatera Utara Press, 2019), 45. 
34Faondragö Zebua, “"Dialog Antara Iman 

Kristen Dan Kepercayaan Tradisional Nias.,” Jurnal 

secara bertahap, dengan meninggalkan 

beberapa praktik tradisional yang dianggap 

bertentangan dengan iman Kristen.34 

 Dampak masuknya kekristenan ke 

Nias Utara sangat terasa dalam perubahan 

struktur masyarakat dan sistem nilai. Iman 

Kristen membawa konsep kesetaraan yang 

mengikis sistem kasta tradisional yang 

sebelumnya dominan di Nias Utara. Selain 

itu, penetrasi nilai-nilai Kristen juga 

mengubah pemahaman masyarakat tentang 

kehidupan setelah kematian dan relasi 

dengan dunia spiritual, yang kemudian 

mengurangi ketergantungan pada ritual-

ritual adat tertentu. Meski demikian, banyak 

aspek budaya Nias Utara yang tidak 

langsung ditinggalkan, melainkan 

mengalami proses adaptasi dan 

reinterpretasi dalam konteks pemahaman 

Kristen.35 

 

Tantangan dalam proses kontekstualisasi 

iman Kristen di tengah budaya Nias 

Utara 

 Tantangan utama dalam 

kontekstualisasi iman Kristen di Nias Utara 

adalah menemukan keseimbangan antara 

kesetiaan pada ajaran Alkitab dan 

penghargaan terhadap elemen-elemen 

budaya Nias Utara yang tidak bertentangan 

dengan iman Kristen. Proses ini 

Antropologi Indonesia 38 (2017), 170. 
35Waruwu. Gulö, Kebudayaan Tradisional 

Nias Dalam Perubahan (Jakarta Indonesia: Penerbit 

Kompas, 2018), 78. 



26 
 

memerlukan pemahaman mendalam 

tentang “worldview” Nias Utara dan 

kemampuan untuk membedakan antara 

elemen budaya yang dapat dipertahankan, 

diadaptasi, atau ditinggalkan. Para teolog 

dan pemimpin gereja Nias Utara modern 

berupaya mengembangkan pendekatan 

kontekstualisasi yang menghormati warisan 

budaya tanpa mengorbankan integritas iman 

Kristen.36 

 Kontekstualisasi liturgi gereja 

merupakan tantangan tersendiri di Nias 

Utara. Upaya mengintegrasikan unsur-

unsur budaya lokal seperti musik tradisional, 

tarian, dan ungkapan bahasa Nias Utara ke 

dalam ibadah Kristen sering menghadapi 

resistensi dari kalangan konservatif yang 

khawatir akan sinkretisme. Di sisi lain, 

pendekatan yang terlalu kaku dalam 

menerapkan liturgi Barat dianggap 

mengasingkan iman Kristen dari konteks 

budaya lokal. Gereja-gereja di Nias Utara 

terus mencari format ibadah yang dapat 

mengekspresikan iman Kristen dalam 

"bahasa budaya" Nias Utara tanpa 

mengorbankan esensi teologisnya.37 

 Tantangan lain dalam 

kontekstualisasi adalah reformulasi konsep-

konsep teologis dalam kerangka 

pemahaman lokal. Konsep Kristen seperti 

dosa, keselamatan, dan pembenaran perlu 

                                                             
36Zega. Yarman, Teologi Kontekstual Nias: 

Perjumpaan Injil Dan Budaya (Bandung: Kalam 

Hidup, 2021), 56.  
37 Tuhoni Telaumbanua, “‘Kaum Muda, 

Gereja Dan Tantangan Pelestarian Budaya Nias.,’” 

diterjemahkan ke dalam kategori pemikiran 

yang dapat dipahami dalam konteks budaya 

Nias Utara. Demikian pula, nilai-nilai 

tradisional Nias Utara yang positif seperti 

solidaritas komunal (famili), rasa hormat 

pada orang tua (falilibutö), dan semangat 

gotong royong (fabanuasa) perlu 

direinterpretasi dalam terang ajaran Kristen. 

Proses ini membutuhkan dialog teologis 

yang mendalam antara tradisi Kristen dan 

kearifan lokal Nias Utara untuk 

menghasilkan teologi kontekstual yang 

otentik bagi masyarakat Nias Utara.38 

 

Pendekatan Misiologis Kontekstual 

Dimulai dengan telaah teologis 

terhadap Ulangan 18:9-14 sebagai dasar 

normatif yang menolak praktik-praktik 

okultisme, termasuk santet, dukun, ramalan, 

dan sebagainya. Penekanan pada kekudusan 

Allah dan panggilan umat-Nya untuk hidup 

berbeda dari bangsa-bangsa lain menjadi 

fondasi bagi pendekatan misiologis. 

Menggali pemahaman lokal 

mengenai santet dan praktik supranatural 

lainnya di Nias Utara. Hal ini mencakup 

fungsi sosial, nilai budaya, dan dampaknya 

terhadap kehidupan spiritual masyarakat. 

Dalam pendekatan ini digunakan metode 

etnografi atau teologi kontekstual untuk 

Jurnal Studi Budaya Nusantara 4, 1 (2022), 51. 
38Apolonius. Lase, “‘Kontekstualisasi Iman 

Kristen Dalam Budaya Nias.,’” Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia 1, 2 (2020), 115. 



27 
 

memahami realitas kehidupan masyarakat 

lokal dari dalam. 

Pendekatan ini menekankan 

pentingnya kehadiran Injil yang inklusif 

namun transformatif, seperti Yesus Kristus 

yang hadir di tengah budaya Yahudi, Injil 

juga harus hadir di tengah budaya Nias 

Utara, namun tidak terjebak dalam 

sinkretisme. Jonidius Illu 39  mengutip 

penjelasan  Singgih bahwa model 

inklusisvisme mengakui bahwa Yesus 

adalah satu-satunya jalan kepada 

keselamatan. Model inklusivisme mengakui 

bahwa ada banyak jalan menuju 

keselamatan namun pada akhirnya Yesuslah 

yang menjadi norma satu-satunya. Injil 

harus menghormati nilai-nilai lokal yang 

tidak bertentangan dengan Firman Tuhan, 

namun juga menantang dan mengoreksi 

praktik-praktik yang bertentangan dengan 

kebenaran Injil. 

Proses "dialog kreatif" antara 

Alkitab dan budaya lokal perlu ditekankan. 

Tradisi santet tidak hanya dikutuk secara 

teologis, tetapi juga dijelaskan alasan 

teologis dan pastoralnya. Gereja diundang 

untuk menjadi wadah dialog tersebut 

dengan membawa pencerahan, kelepasan, 

dan pemulihan. 

Tujuan akhir bukanlah penolakan 

budaya secara total, tetapi pembaruan 

budaya. Praktik santet ditantang melalui 

                                                             
39 Jonidius Illu, dkk., "Bermisi Dalam 

Masyarakat Majemuk Melalui Dialog dan Kerja 

pewartaan Injil, penginjilan kontekstual, 

dan kesaksian hidup Kristen yang 

mencerminkan kuasa Allah yang 

menyelamatkan dan menyembuhkan. 

Dalam pendekatan misiologis 

kontekstual, pemberdayaan komunitas lokal 

penting. Masyarakat Nias Utara dipanggil 

untuk menjadi subjek misi, bukan sekadar 

objek. Pelayanan pastoral dan pendidikan 

iman Kristen harus melibatkan tokoh-tokoh 

lokal yang memahami dinamika budaya dan 

dapat menjadi jembatan Injil dalam konteks 

tersebut. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan materi yang telah 

disampaikan di awal, dapat disimpulkan 

bahwa terdapat pertentangan antara praktik 

santet dalam budaya tradisional Nias Utara 

dan ajaran Kristen yang tertuang dalam 

Ulangan 18:10-12. Praktik santet yang 

berakar pada kepercayaan tradisional 

"sanomba adu" (pemujaan roh leluhur) 

masih dipercaya oleh sebagian masyarakat 

Nias Utara meskipun kekristenan telah 

masuk ke pulau tersebut sejak pertengahan 

abad ke-19 melalui misionaris Eropa, 

menciptakan konflik antara 

mempertahankan identitas budaya dan 

mematuhi ajaran Alkitab. 

 Tantangan utama yang dihadapi 

dalam kontekstualisasi iman Kristen di 

Sama", Manna Rafflesia ISSN: 2356-4547 (Print), 

2721-0006 (Online), Vol. 11, No. 1, Oktober 2024, 

(358-377), https://s.id/Man_Raf.  



28 
 

tengah budaya Nias Utara adalah 

menemukan keseimbangan antara kesetiaan 

pada ajaran Alkitab dan penghargaan 

terhadap elemen-elemen budaya Nias Utara 

yang tidak bertentangan dengan iman 

Kristen. Gereja-gereja di Nias Utara terus 

mencari format ibadah yang dapat 

mengekspresikan iman Kristen dalam 

"bahasa budaya" Nias Utara tanpa 

mengorbankan esensi teologisnya, 

sementara teolog dan pemimpin gereja 

berupaya mengembangkan pendekatan 

kontekstualisasi yang menghormati warisan 

budaya tanpa mengorbankan integritas iman 

Kristen. 

Penting untuk dipahami bahwa 

praktik santet di Nias Utara memiliki 

beragam bentuk seperti "famunu badu" 

(membunuh dari jauh), "famadaya" 

(pengiriman roh jahat), dan "fanohu dodo" 

(perusakan jarak jauh) yang dilakukan oleh 

dukun atau "ere" yang memiliki posisi 

penting dalam struktur sosial masyarakat 

tradisional. Alkitab dengan tegas melarang 

praktik-praktik okultisme seperti yang 

disebutkan dalam Ulangan 18:10-12, 

mencakup peramal, penenung, penelaah, 

penyihir, pemanggil arwah, dan praktik 

bertanya kepada orang mati. Penelitian yang 

dibahas dalam materi bertujuan mengkaji 

bagaimana Ulangan 18:10-12 dapat menjadi 

dasar teologis dalam menolak praktik santet 

di Nias Utara serta membantu gereja dan 

komunitas Kristen memberikan 

pemahaman yang benar kepada jemaat 

untuk tidak terjebak dalam praktik atau 

ketakutan terhadap santet. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ama, B. Kepercayaan Tradisional Suku 

Nias Dan Peran Dukun Dalam 

Masyarakat. Jakarta: Nusantara, 2015. 

Bamboyo, Laiya. “‘Solidaritas Sosial Di 

Nias: Studi Tentang Konsep Fondrako,’ 

Vol. 12, No. 3 (2018): 56-70.” Jurnal 

Antropologi Indonesia 12 (2018). 

Calvin, John , "Institutio Christianae Religionis 

Jilid 1", penerj. Arvin Saputra, dkk. 

(Surabaya: Momentum, 2023). 

Faisal, dkk., "Pemaknaan Kebijakan 

Kriminal Perbuatan Santet dalam RUU 

KUHP", Jurnal Pembangunan Hukum 

Indonesia Volume 5, Nomor 1, Tahun 

2023, halaman 220-232. 

Giawa, Martinus. “‘Transformasi Peran Ere 

Dalam Konteks Modernisasi Di Nias,.’” 

Jurnal Sosiologi Nusantara 6 (2023). 

Gulö, Waruwu. Kebudayaan Tradisional 

Nias Dalam Perubahan. Jakarta 

Indonesia: Penerbit Kompas, 2018. 

Harefa, Zanatua. “‘Tipologi Dan Klasifikasi 

Dukun Dalam Budaya Nias,.’” Jurnal 

Studi Budaya Nusantara 3 (2022). 

Illu, Jonidius, dkk., "Bermisi Dalam Masyarakat 

Majemuk Melalui Dialog dan Kerja 

Sama", Manna Rafflesia ISSN: 2356-4547 

(Print), 2721-0006 (Online), Vol. 11, No. 

1, Oktober 2024, (358-377), 

https://s.id/Man_Raf.  

Karman, Yonky. Tafsir Kitab Ulangan: Taat 



29 
 

Kepada TUHAN Di Tanah Perjanjian. 

jakarta, Indonesia: BPK Gunung Mulia, 

2017. 

Kiehl, Erich H. Memahami Okultisme 

Dalam Perspektif Alkitab. Jakarta 

Indonesia: yayasan komunikasi bina 

kasih, 2016. 

Kurniawan, Dedi dan Saiful Anwar, 

"Urgency of Criminal Functionality on 

the Perpetrators of Sante", 

International Journal of Law and 

Society (IJLS), 1(1), 48-59. 

https://doi.org/10.59683/ijls.v1i1.10. 

Lase, Apolonius. “‘Kontekstualisasi Iman 

Kristen Dalam Budaya Nias.’” Jurnal 

Teologi Kontekstual Indonesia 1, 2 

(2020). 

Lase, Indra. “‘Sistem Pendidikan 

Tradisional Dalam Masyarakat Nias.’” 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 7 

(2021). 

Matthew J. Lynch, "Behind the Scenes of 

the Old Testament", ed. by Jonathan S. 

Greer W. Hilber, and John H. Walton 

(Grand Rapids: Baker Academic, 

2018). 

Manurung, Rotua. Misionaris Dan 

Transformasi Sosial Di Nias. medan, 

sumatra utara: Universitas Sumatera 

Utara Press, 2019. 

Mitafu, Gulo. Dimensi Magis Dalam 

Kehidupan Sosial Masyarakat Nias. 

Yogyakarta: Gadjah Mada University 

Press, 2021. 

Nata’alui, Duha. “‘Ekologi Dan Budaya 

Masyarakat Nias: Studi Etnografis Di 

Desa Bawomataluo,.’” Jurnal 

Antropologi Indonesia 14 (2019). 

Risma, Olivia , "Study of Shamanic 

Witchcraft (Santet) Culture in the 

Indonesian Archipelago", Journal 

website:https://enigma.or.id/index.php

/cultural. 

Ritong, Nova, "Konsep Firman Tuhan 

Dalam Menghadapi Praktik 

Sinkretisme Berdasarkan Ulangan 

18:9-14", MAWAR SARON: Jurnal 

Pendidikan Kristen dan Gereja (2023), 

10.62240/msj.v5i1.53. 

Singgih, Emanuel Gerrit. “‘Praktik 

Okultisme Dalam Kitab Ulangan.’” 

Jurnal Gema Teologi 42 (2020). 

Siregar, Riadi Syafutra. Antropologi 

Orientasi Teoritis Klasik-Modern. 

Edited by Andriyanto. Jawa tengah: 

Lakeisha, 2024. 

Soetopo, Paul. “‘Terminologi Okultisme 

Dalam Perjanjian Lama.’” Jurnal Studi 

Biblika Indonesia 3 (2021). 

Subandrijo, Bambang. Okultisme Dalam 

Perspektif Perjanjian Lama. 

Yogyakarta: Kanisius, 2019. 

Surya, I Putu, Wicaksana Putra, Ni Putu, 

Rai Yuliartini, Dewa Gede, and Sudika 

Mangku. “Kebijakan Hukum Tentang 

Pengaturan Santet Dalam Hukum 

Pidana Indonesia.” Jurnal Komunitas 

Yustisia 3, no. 1 (2020): 69–78. 

Sutanto, Hasan. “‘Larangan Praktik 

Okultisme Dalam Tradisi Yahudi-

https://dx.doi.org/10.62240/msj.v5i1.53


30 
 

Kristen.’” Jurnal Teologi Indonesia, 5 

(2018). 

Rizki Tarias, "Perbuatan Dukun Santet Dalam 

Perspektif Hukum Positif Di Inonesia" -  

Skripsi, Universitas Islam Negerikiai Haji 

Achmad Siddiq Jember Fakultas Syariah, 

202 

Tarigan, P. Okultisme Dan Kekristenan: 

Tantangan Bagi Gereja Masa Kini. 

Bandung: Andi Offset, 2021. 

Telaumbanua, Maropen. Ere: Posisi Dan 

Fungsinya Dalam Masyarakat Nias 

Tradisional. Bandung: Penerbit Institut 

Teknologi Bandung, 2018. 

Telaumbanua, Tuhoni. “‘Kaum Muda, 

Gereja Dan Tantangan Pelestarian 

Budaya Nias.’” Jurnal Studi Budaya 

Nusantara 4, 1 (2022). 

Vanhoozer, Dictionary for Theological 

Interpretation of the Bible", general 

editor Kevin J.  and ass. Editors Craig 

G. Bartholomew, dkk., (Grand Rapids: 

Baker Academic, 2005),  

Waruwu, Faekhruddin. “Megalitik Dan 

Budaya Spiritual Masyarakat Nias,.” 

medan, sumatra utara: Universitas 

Sumatera Utara Press, 2020. 

Waruwu, Y. Gereja Dan Budaya: 

Pergumulan Iman Di Tengah Tradisi 

Nias. Medan: Pustaka Iman, 2018. 

Weldon, John Ankerberg John. “The Facts 

on Spirit Guides.” 23. Eugene, OR: 

Harvest House, 1990. 

Yarman, Zega. Teologi Kontekstual Nias: 

Perjumpaan Injil Dan Budaya. 

Bandung: Kalam Hidup, 2021. 

Zebua, Faondragö. “"Dialog Antara Iman 

Kristen Dan Kepercayaan Tradisional 

Nias.” Jurnal Antropologi Indonesia 

38 (2017). 

Zebua, Halawa. “‘Praktik Perdukunan Dan 

Pengobatan Tradisional Di Nias 

Selatan,.’” Jurnal Etnohistori 5 (2020). 

“Ibid,” n.d. 

Lembaga Alkitab Indonesia. Alkitab 

Terjemahan Baru. Jakarta: LAI.No 

Title, 2020. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


	Pendekatan Misiologis Kontekstual

