JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52

Riwayat Artikel
Diterima: 27 Okt 2023
surnar  Direvisi: 31 Okt 2023

TEOLOGI 3
TRINITY Diluluskan: 2 Nov 2023

Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan Sallie McFague
“Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

Diana Nainggolan
Sekolah Tinggi Teologi Trinity Parapat
diana271179.nainggolan@gmail.com

Abstract

Anthropocentrism is usually accused of being the cause of the birth of hierarchical relations
between humans and other non-human creatures. Humans are placed at the center of
everything and gain legitimacy as rulers of the universe and have an impact on the destruction
of nature. Humans are required to change their perspective and behavior towards nature to
save nature from further damage. This article aims to formulate a new metaphor of nature from
Sallie McFague s metaphor that the world (universe) is the body of God as an effort to maintain
the sustainability of life inside the body of God. This research is carried out by reviewing
literatures that are relevant. Based on the research, it was found that viewing nature as the
body of God can raise awareness to preserve forests.

Keywords: nature; metaphor; relation; ecofeminism; forest; body of God

Abstrak

Antroposentrisme sering kali dituding sebagai penyebab lahirnya relasi yang hierarkis antara
manusia dengan nonmanusia. Manusia ditempatkan sebagai pusat dari segala sesuatu dan
mendapat legitimasi sebagai penguasa atas alam dan diizinkan melakukan eksploitasi terhadap
alam yang berdampak pada kerusakan alam. Manusia dituntut untuk mengubah cara pandang
dan perilakunya terhadap alam demi menyelamatkan alam dari kerusakan yang lebih parah.
Artikel ini bertujuan untuk merumuskan gambaran baru tentang alam dari pandangan kiasan
Sallie McFague bahwa dunia adalah tubuh Allah dan manusia berupaya menjaga kelangsungan
hidup dalam tubuh Allah tersebut. Penelitian dilakukan dengan menelaah pustaka yang relevan
dengan permasalahan yang diteliti. Berdasarkan hasil penelitian ditemukan bahwa memandang
alam sebagai tubuh Allah dapat membangkitkan kesadaran untuk memelihara hutan.

Kata Kunci: alam; gambaran; relasi; ekofeminisme; hutan; tubuh Allah

PENDAHULUAN

Kerusakan alam dalam berbagai
bentuk, seperti deforestasi, kepunahan jenis
binatang dan tumbuhan tertentu, degradasi
air dan tanah adalah fakta yang seharusnya
menggelisahkan umat manusia. Alam
sedang meradang karena kerusakan yang
parah mengancam kehancuran ekosistem.

1 Apul Iskandar, “Forum DAS: Alih Fungsi,
Penebangan Hutan Penyebab Banjir di Parapat,”

Di kota Parapat, tempat penulis melayani,
misalnya, banjir bandang terjadi belakangan
ini karena hutan-hutan ditebang secara
ilegal atau beralih fungsi menjadi hutan
tanaman industri, pemukiman, atau resor
sehingga tidak lagi dapat menahan volum
air pada musim hujan.® Berkaitan dengan

diakses 5 November 2021,
https://mediaindonesia.com/nusantara/405115/foru



42 Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

penebangan hutan, organisasi Forest Watch
Indonesia  mengatakan  bahwa laju
deforestasi di antara tahun 2013 — 2017
mencapai 1,47 juta hektare per tahun,
meningkat dari 1,1 juta hektare per tahun
dalam periode 2009 — 2013.?

Pengerusakan hutan patut menjadi
perhatian karena telah membawa dampak
buruk terhadap masyarakat maupun
ekosistem. Mengutip laporan  Badan
Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB)
sepanjang tahun 2017 terjadi 2.175 kejadian
bencana di Indonesia.® Di Tanah Batak
sendiri, menurut Kelompok Studi dan
Pengembangan  Prakarsa  Masyarakat
(KSPPM)), telah terjadi 12 bencana ekologis
dalam 10 tahun terakhir, mulai dari banjir
bandang hingga longsor yang menimbulkan
korban jiwa dan korban materi.*

Sebagaimana dikutip oleh Darius Ade
Putra, Sonny Keraf mengatakan bahwa
penyebab kerusakan alam terutama bersifat
fundamentalis-filosofis, yang terkait dengan
cara manusia menempatkan dirinya di alam
dan seluruh ekosistem.> Sementara itu,
Sallie McFague menilai bahwa penyebab
terjadinya kerusakan ekologi saat ini adalah
pola pikir teologis lama yang memandang
manusia sebagai mahkota ciptaan Allah.°
Kesalahan tersebut mendorong manusia
menganggap dirinya adalah pusat dunia ini
(antroposentris), sedangkan alam tidak

m-das-alih-fungsi-penebangan-hutan-penyebab-
banjir-parapat.

2 Ali Akhmat Noor Hidayat, “Forest Watch
Indonesia: 1,47 Juta Hektare Hutan Hilang Tiap
Tahun,” diakses 5 November 2021,
https://bisnis.tempo.co/read/1259120/forest-watch-
indonesia-147-juta-hektare-hutan-hilang-tiap-
tahun/full&view=ok.

3 Jumlah tersebut terdiri dari peristiwa banjir
(737 kejadian), tanah longsor (577 kejadian),
kebakaran hutan dan lahan (96 kejadian), banjir dan
tanah longsor (67 kejadian), kekeringan (19
kejadian), dan gelombang pasang/abrasi (8
kejadian). Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan
Ekologis dan Gaya Hidup Baru dalam Relasinya
dengan Semesta,” Stulos 18/1 (2020): 102.

mengandung nilai intrinsik kecuali sebagai
komoditas ekonomi dan alat pemuas
kebutuhan manusia. Marie Claire Barth
Frommel berpendapat yang sama bahwa
manusia memandang alam hanya sebagai
bahan baku yang dapat digunakan sekendak
hati manusia.” Pemahaman antroposentris
menghasilkan  relasi  hierarkis antara
manusia dengan ciptaan nonmanusia
(hewan-hewan, tumbuh-tumbuhan serta
anorganik) dimana manusia berperan
sebagai  subjek  sedangkan  ciptaan
nonmanusia adalah  objek. Manusia
berperan sebagai penguasa alam yang
mendapatkan legitimasi untuk
mengeksploitasinya, seolah-olah hanya
manusialah ciptaan yang bernilai sedangkan
alam dan segala isinya hanya properti
penyedia kebutuhan manusia.

Pola pikir antroposentris tersebut
berkontribusi besar terhadap kerusakan
ekologi masa Kkini karena melegitimasi
tindakan eksploitasi dan perusakan alam.
Paradigma antroposentris yang makin
menggeliat mengancam relasi manusia
dengan alam bahkan eksistensi manusia
sendiri. Andreas Maurenis Putra mengutip
Shierry Weber Nicholsen yang mengatakan
bahwa “di luar ancaman perang nuklir,
krisis lingkungan adalah ancaman terbesar
yang dihadapi umat manusia secara kolektif

4 Tim Redaksi, “Jalan Panjang Delima Silalahi
Perjuangkan Hutan Bagi Masyarakat Adat Tanah
Batak,” diakses September 19 2023,
https://voi.id/bernas/274992/jalan-panjang-delima-
silalahi-perjuangkan-hutan-bagi-masyarakat-adat-
tanah-batak.

5 Darius Ade Putra, “Merengkuh Bumi Merawat
Semesta: Mengupayakan Hermeneutik Ekologis
Dalam Rangka Menanggapi Kerusakan Lingkungan
Dewasa Ini,” Aradha Vol 1 No 1 (2021): 72.

% Yustinus Andi Muda Purniawan, “Ecotheology
Menurut Seyyed Hoss Ein Nasr Dan Sallie
McFague,” Jurnal Teologi 09.01 (2020): 72.

" Marie Claire Barth Frommel, Hati Allah
Bagaikan Hati Seorang Ibu: Pengantar Teologi
Feminis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 367.



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 43

dewasa ini”.®

Untuk  menanggulangi  kerusakan
ekologi yang makin parah, Lynn White, Jr,
sebagaimana dikutip olen Robert Setio,
menyarankan perubahan paradigma bahwa
manusia bukan makhluk yang tertinggi
melainkan salah satu dari sekian banyak
makhluk di alam.® Karena itu, relasi
manusia dengan alam bukan relasi hierarkis
melainkan  interkoneksi  dan  saling
bergantung. Dapat disimpulkan bahwa
kerusakan alam saat ini tidak hanya
berkaitan dengan krisis ekologi melainkan
juga krisis nilai dan pemaknaan manusia itu
sendiri atas kehidupan secara menyeluruh.®

Usaha melahirkan paradigma baru
dalam memandang alam telah menimbulkan
berbagai respons teologis. Robert P.
Borrong menulis tentang gambaran historis
mengenai lahir dan merebaknya teologi
ekologi, salah satunya adalah dari aliran
teologi ekofeminis yang dipelopori oleh
Rosemary Radford Ruether dan Sallie
McFague.’* Bayu Kaesarea Ginting dkk.
meneliti berbagai respons teologis terhadap
kerusakan lingkungan selama lima tahun
terakhir.*> Hasil penelitiannya menunjukkan
bahwa publikasi ekoteologi bercorak
teologi feminis masih sedikit (hanya 5 %
dari 39 artikel). Yornan Masinambow, yang
meneliti diskursus ekologi dalam bingkai
feminis, mengutip pandangan Sallie
McFague bahwa pemicu eksploitasi

8 Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan Ekologis dan
Gaya Hidup Baru dalam Relasinya dengan
Semesta,” 99.

® Robert Setio, “Dari Paradigma
‘Memanfaatkan’ Ke Paradigma ‘Merangkul” Alam
Beberapa Pertimbangan Dan Usulan,” GEMA
TEOLOGI Vol 37/2 (2013): 165.

10 Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan
Ekologis Dan Gaya Hidup Baru Dalam Relasinya
Dengan Semesta,” 106.

11 Robert Patannang Borrong, “Kronik
Ekoteologi: Berteologi dalam Konteks Krisis
Lingkungan,” Stulos 17/2 (2019): 188-89.

12 Bayu Kaesarea Ginting & Rinto Fransiskus
Pangaribuan & Albungkari Albungkari, “Analisis

terhadap lingkungan adalah gambaran
manusia tentang Allah dalam model
monarkis tetapi tidak memberi deskripsi
detail mengenai pandangan tersebut.*®
Agustina Raplina Samosir dan Ejodia
Kakunsi, mengutip pandangan Sallie
McFague, menambahkan bahwa kerusakan
ekologi terjadi karena dominasi manusia
terhadap alam yang dibentuk oleh
paradigma Barat dengan model subjek-
objek dimana manusia dipandang sebagai
subjek atau penguasa dan alam adalah objek
atau yang dikuasai.** McFague mengatakan
bahwa model subjek-objek tersebut harus
diganti menjadi model subjek-subjek yang
saling bergantung satu sama lain.
Konstruksi bangunan teologi McFague ini
membantu menyajikan sistem gagasan
dalam konteks Indonesia lewat falsafah ibu
pertiwi yang sudah dihidupi sejak lama
dalam bentuk laku dan penghayatan.*®
Perubahan paradigma memandang
alam menjadi salah satu ciri khas gerakan
ekofeminisme ketika menanggapi
kerusakan alam yang semakin parah.
Kerusakan itu tidak dapat ditanggapi secara
pragmatis atau instan karena perlakuan
manusia terhadap alam dibentuk oleh pola
pikir yang sangat mendasar dalam
memandang alam. McFague mengatakan
bahwa teologi  bertanggung  jawab
merumuskan simbol, gambar, dan bahasa
yang Dbaru untuk  mengekspresikan

Bibliometrik untuk Memetakan Diskursus Teologi
dalam Percakapan Krisis Ekologis di Indonesia,”
Jurnal Teologi Berita Hidup Vol 5, No. (2023):
382-406.

13 Yornan Masinambow, “Kajian Ekofeminisme:
Diskursus Ekologis Dalam Bingkai Teologi
Feminis,” KARDIA Vol 1, No 1 (2023): 62.

14 Agustina Raplina Samosir & Ejodia Kakunsi,
“Listen to the Earth, Listen to the Mother: Sebuah
Usaha Ekofeminis untuk Merespons Rintihan
Bumi,” Indonesia Journal of Theology Vol 10/1
(2022): 63.

15 Agustina Raplina Samosir & Ejodia Kakunsi,
69.



44

hubungan antara Allah dan dunia karena
pikiran manusia terutama dipengaruhi oleh
hasil refleksinya terhadap suatu gambar
(imagistic), simbol (symbolical), dan narasi
(narrative).’®  McFague = merumuskan
gambaran baru memandang dunia (alam
semesta) sebagai tubuh Allah (the body of
God). Gambaran yang menunjukkan
hubungan (inter relation) antara Allah dan
dunia (alam semesta) sebagaimana
dinyatakan dalam “... di dalam Dia Kita
hidup, kita bergerak, kita ada ...” (KPR
17:28, TB).}” Dorothy Dean mengatakan
bahwa Sallie McFague adalah salah satu
tokoh pionir dalam teologi konstruki, yang
merekonstruksi teologi lama dalam cara
pandang baru.!® la merupakan salah satu
pemikir utama dalam mendiskusikan
teologi feminis dan sangat menghargai sains
(ilmu pengetahuan).

Mengenai gambaran baru dunia (alam
semesta) sebagai tubuh Allah (the body of
God), Frommel memandangnya sebagai
baru dan menarik.* Sedangkan Anna
Clifford mengatakan bahwa gambaran baru
tersebut berhasil menghubungkan bahasa
tentang Allah dengan keutuhan ekologi.?°
Selanjutnya pembahasan dalam artikel ini
akan  berfokus pada  menguraikan
gambaran/metafora yang diusulkan
McFague. Bagaimana gambaran/metapora
tersebut  melahirkan  perubahan cara
pandang terhadap alam dan berdampak
pada pencegahan kerusakan alam yang
semakin parah?

16 Sallie McFague, “Imaging a Theology of
Nature: The World as God’s Body,” dalam
Liberating Life: Contemporary Approaches to
Ecological Theology, ed. Charles Birch (Maryknoll,
New York: Orbis Book, 1990), 203.

17 Stephen OladeleAyankeye, “The Chalengge of
Sallie McFague’s Metaphor Of ‘The World As
God’s Body’ For Ecological Care In The
Posmodern Nigeria,” Ogbomoso Journal of
Theology January (2015): 67.

18 Dorothy Dean, “‘At Home on the Earth’:
Toward a Theology of Human Non-

Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

METODE PENELITIAN
Penulis menggunakan metode
penelitian kepustakaan (/ibrary research)
dengan menelaah buku, ensiklopedia,
jurnal, majalah, dan sumber pustaka lainnya
yang relevan dengan topik atau
permasalahan yang dikaji.2! Penulis akan
mencari, memilih, menyajikan dan
menganalisis data literatur dari sumber-
sumber primer yaitu tulisan-tulisan dari
Sallie McFague dan sumber-sumber
sekunder yang membahas pemikiran-

pemikiran Sallie McFague.22

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pola relasi antara Allah dengan ciptaan
manusia dan ciptaan nonmanusia (alam
semesta) bahkan pola relasi antarciptaan
memengaruhi cara memandang dan
memperlakukan setiap bagian dalam relasi
tersebut.

Allah  tidak hanya menciptakan
manusia, la juga menciptakan nonmanusia
(tumbuh-tumbuhan, hewan, langit dan
bumi, bahkan benda-benda renik atau yang
terlalu jauh dari pandangan manusia). Allah
sang Pencipta mengasihi setiap ciptaan baik
manusia maupun nonmanusia sehingga
setiap ciptaan berharga/bernilai pada
dirinya sendiri. Dengan demikian, baik
manusia maupun ciptaan Allah nonmanusia
adalah karya Allah yang indah dan bernilai
karena memancarkan kemuliaan
penciptanya.

Didorong oleh kerusakan alam yang

Exceptionalism,” Journal for the Study of Religion,
Nature and Culture January (2020): 481.

1 Frommel, Hati Allah Bagaikan Hati Seorang
Ibu: Pengantar Teologi Feminis, 161.

20 Anna Clifford, Memperkenalkan Teologi
Feminis (Maumere: Ledalero, 2002), 387.

2 Sutrisno Hadi, Metodologi Research
(Yogyakarta: Andi Offset, 1990), 9.

22 Arief Furhan & Agus Maimun, Studi Tokoh:
Metode Penelitian Mengenai Tokoh (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2005), 55.



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 45

makin parah, McFague mengusulkan untuk
merumuskan dan menghidupkan simbol-
simbol, gambar, dan bahasa yang baru
dalam mengekspresikan hubungan antara
Allah dan alam karena pikiran manusia
terutama dipengaruhi oleh hasil
perenungannya terhadap gambar
(imagistic), simbol (symbolical), dan narasi
(narrative).?

Gambaran tentang Alam Semesta yang
Berpotensi Mendukung Kerusakan Alam

Gambaran manusia tentang Allah
bukan hanya sekadar bayangan atau asumsi
tetapi standar perilaku manusia. Mengutip
pendapat McFague, penulis  pernah
mengatakan bahwa gambaran yang sangat
kuat dalam tradisi kekristenan adalah
gambaran yang menekankan transendensi
Allah serta keterpisahan antara Allah dan
manusia.?* Itu terutama digambarkan dalam
model monarki dimana Allah adalah raja,
sedangkan alam dan segala isinya adalah
wilayah kekuasaan-Nya.

Dalam model monarki, relasi yang
berjarak antara Allah dengan alam semesta
dan segala isinya adalah keniscayaan
supaya Allah tidak tersentuh, dan
transendensi-Nya terjaga. Kediaman Allah
bukan di dunia sehingga dunia adalah
kosong/tidak ada (tanpa) kehadiran Allah.
Dalam model ini, apa pun yang dilakukan
seseorang bagi dunia tidak terlalu penting
karena penguasanya tidak tinggal di dunia
sehingga rakyatnya disarankan agar tidak
terlalu terpikat kepada dunia (alam).?

Allah mengatakan kebajikan terhadap
umat-Nya demi  menjaga  wilayah

23 McFague, “Imaging a Theology of Nature”,
203.

24 Diana Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu
Meradang! Merumuskan Gambaran Baru yang
Mengakui Ciri Sakral Alam Semesta Berdasarkan
Teologi Ekofeminis Sallie McFague dan Vandana
Shiva,” dalam Relasi Perempuan dan Alam
Ekofeminis dari Konteks Indonesia, ed. Asnat N.

kekuasaan-Nya dan mendapatkan kesetiaan
dari  manusia. Namun, la tidak
menunjukkan perhatian dan keberpihakan
pada dunia nonmanusia sehingga manusia
meremehkan tanggung jawabnya terhadap
alam. Allah peduli terhadap dunia hanya
ketika berhubungan dengan manusia
sehingga la mendukung dominasi manusia
terhadap alam dan tidak acuh terhadap alam.
Akibatnya, manusia menganggap dirinya
ciptaan yang paling utama (master of
creation), yang berhak menguasai dan
menaklukkannya; atau ia bersikap tidak
peduli terhadap persoalan alam dan hanya
mengedepankan hubungan dengan Tuhan.
Manusia mengutamakan hal-hal rohani dan
mengabaikan persoalan nyata kehidupan
seperti kerusakan ekologi.

Dapat dikatakan bahwa model monarki
bersifat  antroposentris karena hanya
mengutamakan  manusia  dan  tidak
memperhatikan dunia di luar manusia.
Ciptaan nonmanusia hanyalah penyedia
kebutuhan manusia. Gambaran Allah dalam
model monarki dituding sebagai penyebab
tumbuhnya  dualisme  hierarki  yang
merupakan ciri antroposentrisme.?
Gambaran Allah yang hanya berpihak pada
manusia dalam model monarki telah
membentuk pemikiran dualisme yang
bersifat hierarkis antara manusia dan
nonmanusia dan menyebabkan berbagai
bentuk penindasan terhadap ciptaan
nonmanusia.’’ Karena itu, McFague
mengatakan bahwa gambaran Allah dalam
model monarki ini  sangat beresiko
menimbulkan perilaku manusia yang tidak
menghargai alam dan memperparah

Natar Andreas Kristianto (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2022), 290.

% Nainggolan, 291.

% McFague, “Imaging a Theology of Nature”,
210.

27 Yosef Fandri Narong, “Alam Semesta sebagai
Tubuh Allah (Telaah atas Pemikiran Eko-Teolog
Sallie McFague),” Jurnal Dekonstruksi 09/04
(2023): 45.



46

kerusakan alam.?

Gambaran Baru yang Mengakui Ciri
Sakral Alam

Dalam konteks kerusakan ekologi yang
semakin parah, Sallie McFague
mengemukakan satu-satunya jalan keluar
adalah melakukan rekonstruksi atas simbol-
simbol dalam kekristenan.?® Merumuskan
dan menghidupkan gambaran alternatif,
yang menekankan hubungan timbal-balik,
saling bergantung, kebersamaan, serta
saling peduli antarciptaan, adalah sebuah
keharusan. McFague mengusulkan
gambaran atau metafora “dunia adalah
tubuh  Allah”* Robi Handoko dan
Benyamin Intan mengatakan bahwa teologi
yang dibangun oleh McFague
menggunakan  pendekatan  konstruktif
dengan kepekaan terhadap krisis ekologi.®

Penggambaran “tubuh” dalam ajaran
Kristen bukan hal yang asing karena agama
Kristen mengenal beberapa doktrin tentang
“tubuh” seperti roti dalam sakramen
Perjamuan Kudus atau gereja sebagai tubuh
Kristus. Dengan membayangkan dunia
adalah tubuh Allah, McFague memahami
bahwa seluruh ciptaan (alam raya dan
isinya) adalah tubuh Allah.?> Gambaran ini
tidak menyamakan Allah secara total
sebagai alam  semesta = melainkan
menegaskan bahwa segala sesuatu berasal
dari Allah. Itu tidak hendak mengatakan
bahwa Allah memiliki bentuk fisik,
melainkan merupakan sebuah pengenalan
dari dalam (interior understanding) dan

28 Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”,
290.

29 Tan Mevorach, “Sallie McFague and Seyyed
Hossein Nasr on the Ecological Crisis: Negotiating
Ideological Obstacles to Common Ground,” The
Journal of Interreligious Studies January (2015):
69.

% Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”,
291.

Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

intim (understanding by acquaintance).®

Allah yang mewujud dalam alam
semesta memberi kesakralan kepada alam
semesta tersebut. Itu berada dalam
kehadiran Allah. Gambaran ini
menghidupkan kembali sakramentalisme
dengan persepsi Allah yang dapat dilihat,
hadir saat ini dalam dunia3* Itu
menimbulkan ketegangan antara alam
semesta yang sangat bernilai dan unik
dengan alam semesta yang rentan. Dua sisi
tersebut tampak dari keindahan alam
semesta dan kemampuannya menopang
berbagai spesies sekaligus adalah sebuah
tubuh yang harus diperlakukan dengan hati-
hati, diasuh, dilindungi, dituntun, dicintai,
dijadikan sahabat baik.

Dalam  tindakan  simbolis  roti
Perjamuan sebagai tubuh Yesus, la berkata,
“Inilah tubuh-Ku”. Ketika membayangkan
alam semesta adalah tubuh Allah, perkataan
Yesus tersebut dapat dimaknai bahwa alam
semesta dipersembahkan kepada seluruh
ciptaan demi  kelangsungan  seluruh
kehidupan di alam semesta.®® Meski
demikian, itu tetap memiliki kerentanan dan
berisiko mengalami  kerusakan sebab
masing-masing ciptaan (manusia dan
nonmanusia)  saling terhubung dan
bergantung. Jika manusia memelihara alam
semesta, ia menjaga tubuh Allah.

McFague mengatakan bahwa
konstruksi alam semesta adalah tubuh Allah
erat kaitannya dengan pengalaman manusia
sebagai “roh yang bertubuh” (embodied
spirit).>® Allah berada di dalam segala

31 Roby Handoko and Benyamin F. Intan,
“Relasi Manusia dengan Alam: Kritik terhadap
Pandangan Sallie Mcfague Mengenai Tubuh Allah,”
Verbum Christi 09/01 (2022): 50.

32 Nainggolan, “Tuhan..., Tubuh-Mu
Meradang!”, 291.

3 Ibid., 293.

3 Ibid., 294.

% Ibid., 294.

% Ibid., 295.



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 47

sesuatu dan segala sesuatu berada di dalam
Allah tetapi Allah tidak identik dengan
segala sesuatu. Allah dipandang sebagai
“spirit” yaitu sumber, kehidupan dan nafas
dalam semua kenyataan dalam alam
semesta.?” Alam semesta sebagai tubuh
Allah ditopang oleh napas dari roh Allah
yang menghidupkan. Semua ciptaan dalam
alam semesta bersumber dari Allah dan
ditopang oleh kekuatan Allah sehingga
terbentuk jaringan kehidupan.

Allah mencintai semua bagian tubuh-
Nya dalam alam semesta (manusia dan
nonmanusia), tidak ada bagian tubuh
tertentu yang diistimewakan.® Menurut
Dzintra llishko, gambaran yang dirumuskan
McFague berhasil mengubah perspektif
“dominasi” superioritas tubuh tertentu
(apalagi jenis kelamin tertentu) sebagai
penerimaan nilai instrinsik.** Perbedaan
masing-masing ciptaan dalam tubuh Allah
dipahami  sebagai  kesatuan  (unity),
konvergensi (convergence) dan mutualitas
(mutuality).

Gambaran alam semesta sebagai tubuh
Allah merupakan rumusan  yang
menghilangkan  antropomorfisme  dan
mempromosikan “cosmocentrism” karena
semua ciptaan (manusia dan nonmanusia)
adalah satu kesatuan yang hidup karena
napas (spirit) bekerja dalam seluruh tubuh.*
Alam semesta (kosmos) itu hidup, memiliki
daya kreatif dan keteraturan yang menjaga
kelangsungan hidup di dalamnya. Maka,
alam semesta dianggap suci.

37 Shannon Schrein, Quilting and Braiding: The
Feminist Christologies of Sallie McFague and
Elizabet A. Johnson in Conversatioan (Collegeville,
Minnesota: The Liturgical Press, 1998), 84.

38 Sallie McFague, “The World as God’s Body,”
Concilium Vol. 2 (2002): 53.

% Dzintra Ilishko, “Ecological Approach
Towards Redefining the Sexuality of Women,”
dalam Body and Sexuality: Theological-Pastoral
Perspective of Women in Asia, ed. Agnes M. Brazal
(Manila: Ateneo de Manila University Press, 2007),
98.

Manusia hanya dapat hidup di alam
semesta karena pemberian oleh tubuh Allah
(udara, air, tanah, makanan). Karena itu,
manusia dituntut untuk mengubah perilaku
dominasi terhadap alam semesta menjadi
kepedulian. Ciptaan manusia maupun
nonmanusia berelasi sebagai saudara
sesama ciptaan. Charlene  Spretnak
menuntut perubahan fundamental dalam
perilaku manusia terhadap alam semesta
untuk mengurangi atau menghentikan
pengrusakan alam semesta.** Manusia
hendaknya memfokuskan seluruh energinya
(collective energy) untuk melakukan
kegiatan-kegiatan restorasi ekologi yang
mendesak dan perubahan fundamental
ekonomi meliputi empat hal.

Pertama, mengubah pasar ekonomi
yang tidak memenuhi syarat (baik
kapitalisme maupun sosialis) karena
membahayakan alam semesta. Kedua,
melakukan desentralisasi kekuatan
ekonomi, mengedepankan kualitas bukan
kuantitas. Ketiga, melakukan efisiensi
energi untuk menghentikan pemanasan
global dan kerusakan alam. Keempat,
menghemat pemakaian sumber daya alam
melalui daur ulang (recycling), pola hidup
vegan, dan lain-lain.

Memulihkan Hutan sebagai Anggota
Tubuh Allah

Hutan adalah sebuah hamparan lahan
berisi sumber daya alam hayati yang
didominasi pepohonan dalam sebuah
kesatuan ekosistem.*? Sebagai kesatuan

40 Sallie McFague, The Body of God: An
Ecological Theology (Minneapolis: Augsburg
Fortress, 1993), 144.

41 Charlene Spretnak, “Earthbody and Personal
Body as Sacred,” dalam Ecofeminism and the
Sacred, ed. Carol J. Adams (New York: Continuum
Publishing Company, 1993), 263.

42 Nirwasui Arsita Awang, Yusak B. Setyawan,
and Ebenhaizer 1. Nuban Timo, “Ekoteologi Fungsi
Hutan Oenaek: Penyimpangan Paradigma Ekologis
Menuju Perilaku Eksploitatif,” GEMA
TEOLOGIKA 4/2 (2019): 137.



48 Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

ekosistem, hutan  berfungsi  sebagai
pelindung atas setiap sumber daya alam
hayati di  dalamnya.  Berdasarkan
pemahaman tersebut, kerusakan hutan di
daerah Parapat,”® misalnya, merupakan
kondisi yang membahayakan kelangsungan
berbagai kehidupan di alam semesta.
Pengrusakan terhadap hutan menimbulkan
rasa sakit yang luar biasa,** bukan hanya
pada hutan tersebut tetapi juga pada ciptaan
(bagian tubuh) yang lain. Bahkan, Allah
yang mewujud dalam hutan juga turut
merasakan kesakitan.

Asap pembakaran hutan
mengakibatkan gangguan pernafasan yang
dapat membuat nyawa manusia, hewan dan
tumbuh-tumbuhan  kehilangan  nyawa.
Penebangan hutan dan pengalihan fungsi
hutan telah memicu peningkatan suhu bumi.
Para petani mengalami gagal panen karena
perubahan iklim yang ekstrem. Musim
hujan dan kemarau Dberkepanjangan
mengakibatkan banjir dan kekeringan.
Krisis air mengancam dunia karena sumber
mata air dalam hutan dirusak. Pengikisan
tanah menyebabkan banjir dan tanah
longsor karena menipisnya akar-akar hutan
yang dapat menahan air yang meluap pada
musim hujan.

Flora dan fauna kehilangan habitat
hidupnya karena kerusakan ekosistem
sehingga terancam punah. Hewan-hewan
buas mulai memasuki kawasan pemukiman
karena mereka kehilangan habitatnya.
Tanah menjadi rusak dan kehilangan
kesuburan sehingga tanaman/tumbuhan
tidak dapat bertumbuh dengan baik karena
hilangnya unsur-unsur hara.

43 Kota tempat penulis melayani sebagai dosen.

4 Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”,
313.

45 Anna Marsiana, “Perempuan dalam Kisaran
Kirisis Lingkungan dan Pangan: Upaya Menemu-
Maknai Kembali Pengetahuan Perempuan Sebagai
Sang Empu (Sebuah Refleksi Teologi Ekofeminis),”

Perempuan juga dianggap sebagai
kelompok yang rentan, pihak yang paling
terdampak dalam kerusakan hutan karena
kehilangan sumber pangan untuk memenubhi
kebutuhan hidup sehari-hari.*® Perempuan-
perempuan  tidak dapat memenuhi
kebutuhan  pangan  keluarga karena
kehilangan sumber pangan dari hutan.
Perempuanlah yang akan paling merasakan
dampak krisis pangan karena tersedia atau
tidaknya pangan di meja makan menjadi
tanggung jawab bagi perempuan.

Pengrusakan hutan sebagai bagian dari
tubuh Allah tidak boleh diteruskan. Luka-
luka yang meradang pada hutan dan bagian-
bagian lain dari tubuh Allah yang hidup
dalam ekosistem hutan perlu segera diobati.
Keteraturan dan daya kreativitas mendesak
untuk dikembalikan demi kelangsungan
hidup manusia dan ciptaan nonmanusia.

Penulis memandang perlunya
menyusun narasi baru yang mengakui hutan
sebagai tubuh Allah yang suci dan berperan
penting dalam menjaga kelangsungan
kehidupan.  Narasi yang  dimaksud
didasarkan pada kisah Penciptaan (Kej. 1:1
— 2:9). Di dalam Kejadian 1:2 dituliskan
bahwa Roh Allah (ruakh elohim) melayang-
layang di atas bumi yang belum berbentuk
dan kosong. Gerrit Singgih mengatakan
bahwa di dalam ayat tersebut, kata ruakh
bersifat feminin. Maka, ada kemungkinan
Roh Allah adalah sebuah semangat atau
kekuatan yang bersifat feminin sehingga
secara  keseluruhan  Allah  Pencipta
mencakup aspek maskulin dan feminin.*
Roh Allah adalah kekuatan atau semangat
Allah yang melesat ke bawah, ke

dalam Relasi Perempuan dan Alam Ekofeminis dari
Konteks Indonesia, ed. Asnath N. Natar and
Andreas Kristianto (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2022), 139.

46 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Eden Ke Babel:
Sebuah Tafsiran Kejadian 1-11 (Yogyakarta:
Kanisius, 2011), 37.



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 49

permukaan air dan terlibat dalam
Penciptaan.

Allah  bersama dengan Roh-Ny
(kekuatan atau semangat Allah) mengatur
dan menata unsur-unsur dalam bumi. Bumi
yang semula merupakan padang belantara
menjadi tertata ketika Allah menciptakan
terang (cahaya), memisahkan gelap dari
terang, lalu menamai gelap itu malam dan
terang siang. Roh Allah yang melayang-
layang juga memisahkan air yang di atas
cakrawala dan di bawah cakrawala dan
menamai cakrawala itu langit. Pada saat
Allah berfirman supaya air yang di bawah
langit berkumpul di satu tempat maka Roh
Allah mengumpulkan air tersebut sehingga
laut dan darat menjadi terpisah. Allah
mempersiapkan dan menata bumi sehingga
dapat menopang seluruh isinya.

Menurut kisah Penciptaan tersebut,
bumi beserta unsur-unsur yang terdapat
dalamnya berharga karena Roh Allah
bekerja di dalamnya dan terdapat
keterkaitan/kesatuan  dari  unsur-unsur
tersebut.

Di dalam Kejadian 1:11-13 dikatakan
bahwa tanah/darat (erets) menumbuhkan
sayur-sayuran, tumbuhan biji-bijian, pohon
buah-buahan. Tanah (erets) menjadi hidup
dan mampu menumbuhkan tanaman-
tanaman berbiji yang dapat beregenerasi.®’
Kemudian, Allah menciptakan lentera-
lentera pada cakrawala di langit yaitu
lentera yang besar (Kej. 1:14-19).
Walaupun dalam teks tersebut tidak disebut
namanya tetapi yang dimaksud adalah
matahari (syemesy) dan lentera yang kecil
adalah  bulan  (yare’akh).”® Matahari

47 Norman Habel, The Birth, the Curse and the
Greening of Earth: An Ecological Reading of
Genesis 1-11 (Sheffield, UK: Sheffield Phoenix,
2011), 33.

“8 Singgih, Dari Eden Ke Babel: Sebuah
Tafsiran Kejadian 1-11, 59.

(syemesy) dan bulan (yare’akh) berfungsi
untuk menentukan musim, hari dan tahun.
Cahaya yang keluar dari shamayim (langit)
bertujuan untuk memenuhi kebutuhan erets
melalui matahari yang berfungsi sebagai
sumber cahaya untuk erets.*

Dalam kisah Penciptaan di Kejadian
1:1-2:4a memperlihatkan bahwa Allah
mendesain bumi sebagai rumah bagi semua
ciptaan yang di dalamnya terdapat saling
keterhubungan dan ketergantungan. Karena
itu, upaya untuk menyelamatkan bumi dari
kerusakan dan kehancuran hendaknya
dilakukan dengan mengembalikan fungsi
bumi sebagai rumah bersama seluruh
ciptaan.

McFague mengatakan bahwa Kkisah
penciptaan harus dipahami secara berbeda,
bukan hanya mengutamakan manusia tetapi
memberi ruang pada seluruh ciptaan dimana
terdapat  saling  keterhubungan dan
ketergantungan.®® McFague menyebutnya
sebagai  narasi  kosmologis.®! la
menggunakan kosmologi evolusioner untuk
menerangi realitas bahwa meskipun kosmos
dimulai dengan kesatuan radikal yang
berkembang menjadi keragaman, tetapi
keragaman itu tetap saling berhubungan.
Selanjutnya, keragaman dan kesatuan ini
merupakan ekspresi tubuh Allah. Dengan
demikian, ciptaan adalah semua bentuk
materi yang tak terhitung banyaknya yang
lahir dari Allah dan diberdayakan dengan
napas kehidupan, yakni Roh Allah.

Manusia adalah bagian yang tak
terpisahkan dari suatu ekosistem, sehingga
secara  naluriah  manusia  memiliki
kecenderungan untuk selalu memahami

49 Habel, The Birth, the Curse and the Greening
of Earth: An Ecological Reading of Genesis 1-11,
33.

%0 Nainggolan, “Tuhan..., Tubuh-Mu
Meradang!”, 266—67.

51 Narong, “Alam Semesta Sebagai Tubuh Allah
(Telaah Atas Pemikiran Eko-Teolog Sallie
McFague),” 47.



50 Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

lingkungannya.

Manusia adalah sebuah fenomena
kosmis.®> Pernyataan ini menunjukkan
bahwa seluruh pengalaman manusia sejak
mulanya tidak dapat dilepaskan dari semua
ciptaan yang lain. Manusia pertama-tama
harus dimengerti sebagai mahluk alam. la
tidak dapat berkembang menjadi manusia
seutuhnya tanpa lingkungan alam. la tidak
dapat hidup tanpa air, udara, hutan, tanah,
hutan, laut, atau seluruh biota, flora dan
fauna di alam ini.

Membayangkan hutan sebagai tubuh
Allah berarti mengakui bahwa kekuatan-
Nya. Roh Allah hidup dalam hutan sebagai
daya/energi  kreatif yang melahirkan,
membarui, dan menopang ekosistem
kehidupan hutan. Dapat dikatakan bahwa
hutan itu hidup karena ekosistem yang
saling terhubung di dalamnya. Semua
bagian hutan memiliki perannya masing-
masing dalam menopang berbagai bentuk
kehidupan di dalamnya dan di alam
semesta.

Keteraturan dalam hutan menjadi rusak
bahkan hancur oleh ulah manusia yang
mengeksploitasi hutan dengan sembarangan
entah dengan motif pembangunan fasilitas
tertentu maupun peningkatan kesejahteraan.
Segala tindakan pengrusakan seperti
penebangan hutan secara sembarangan,
terlebih pembakaran hutan harus dihentikan
demi kelangsungan hidup di alam semesta.
Perilaku manusia terhadap hutan berkaitan
langsung dengan Allah sebagai pencipta
dan pemilik hutan, yang adalah tubuh-Nya.
Menjaga dan memelihara hutan berarti
menjaga dan menghormati tubuh Allah.
Sebaliknya, tindakan manusia  yang
merusak dan  menghancurkan  hutan
menyebabkan Allah merasakan kesakitan.

52 “Man is a cosmic phenomenon.” Andreas
Maurenis Putra, “Pertobatan Ekologis dan Gaya

KESIMPULAN

Gambaran tentang Allah yang dominan
dalam agama Kristen adalah model
monarki. Dalam model ini, pola relasi Allah
dengan alam semesta adalah relasi yang
berjarak. Allah peduli terhadap dunia hanya
ketika la ingin mendapatkan kesetiaan
manusia. Gambaran Allah yang demikian
membentuk  pemikiran dualisme dan
hierarki antara ciptaan manusia dan
nonmanusia. Manusia dianggap lebih utama
dari ciptaan nonmanusia (dunia dan segala
isinya) sehingga ia merasa berhak
menguasai alam. Tindakan manusia yang
semena-mena  terhadap alam  telah
menyebabkan kerusakan alam.

Sebagai respons atas kerusakan alam
yang makin parah, Sallie McFague
mengusulkan gambaran yang baru, yaitu
“alam semesta adalah tubuh Allah”.
Gambaran tersebut perlu untuk mengubah
paradigma manusia memandang dirinya,
alam semesta, bahkan Allah yang hadir di
dalam alam semesta. Membayangkan alam
semesta sebagai tubuh Allah berarti
menerima Allah mewujud di dalam alam
semesta. Alam semesta bernilai karena Roh
Allah (kuasa Allah) bekerja di dalamnya.

Menerima hutan sebagai tubuh Allah
berarti mengakui bahwa kuasa Allah (Roh
Allah) hidup dalam hutan sebagai energi
kreatif hidup yang melahirkan, membarui,
dan menopang ekosistem hutan. Sebagai
bagian dari ciptaan, manusia bertanggung
jawab menghentikan pengrusakan hutan.
Perilaku manusia yang menindas alam
harus diubah menjadi perilaku manusia
yang mengelola alam dengan menghormati
keteraturan dan jejaring kehidupan di antara
bagian-bagian bumi.

DAFTAR PUSTAKA

Agustina Raplina Samosir & Ejodia
Kakunsi. “Listen to the Earth, Listen

Hidup Baru dalam Relasinya dengan Semesta,”
108.



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 51

to the Mother: Sebuah Usaha
Ekofeminis untuk Merespons Rintihan
Bumi.” Indonesia Journal of Theology
Vol 10/1 (2022).

Albungkari, Bayu Kaesarea Ginting &
Rinto Fransiskus Pangaribuan &
Albungkari. “Analisis Bibliometrik
untuk Memetakan Diskursus Teologi
dalam Percakapan Krisis Ekologis di
Indonesia.” Jurnal Teologi Berita
Hidup Vol 5, No. (2023).

Andreas Maurenis Putra. “Pertobatan
Ekologis dan Gaya Hidup Baru dalam
Relasinya Dengan Semesta.” Stulos
18/1 (2020).

Borrong, Robert Patannang. “Kronik
Ekoteologi: Berteologi dalam Konteks
Krisis Lingkungan.” Stulos 17/2
(2019).

Clifford, Anna. Memperkenalkan Teologi
Feminis. Maumere: Ledalero, 2002.

Dean, Dorothy. “‘At Home on the Earth’:
Toward a Theology of Human Non-
Exceptionalism.” Journal for the Study
of Religion, Nature and Culture
January (2020).

Frommel, Marie Claire Barth. Hati Allah
Bagaikan Hati Seorang Ibu:
Pengantar Teologi Feminis. Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2006.

Habel, Norman. The Birth, the Curse and
the Greening of Earth: An Ecological
Reading of Genesis 1-11. Sheffield,
UK: Sheffield Phoenix, 2011.

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research.
Yogyakarta: Andi Offset, 1990.

Hidayat, Ali Akhmat Noor. “Forest Watch
Indonesia: 1,47 Juta Hektare Hutan
Hilang Tiap Tahun.” Diakses 5
November 2021.
https://bisnis.tempo.co/read/1259120/f
orest-watch-indonesia-147-juta-
hektare-hutan-hilang-tiap-
tahun/full&view=ok.

Ian Mevorach. “Sallie McFague and
Seyyed Hossein Nasr on the
Ecological Crisis: Negotiating
Ideological Obstacles to Common
Ground.” The Journal of Interreligious
Studies January (2015).

Ilishko, Dzintra. “Ecological Approach
Towards Redefining the Sexuality of

Women.” In Body and Sexuality:
Theological-Pastoral Perspective of
Women in Asia, edited by Agnes M.
Brazal. Manila: Ateneo de Manila
University Press, 2007.

Iskandar, Apul. “Forum DAS: Alih Fungsi,
Penebangan Hutan Penyebab Banjir Di
Parapat.” Diakses 5 November 2021.
https://mediaindonesia.com/nusantara/
405115/forum-das-alih-fungsi-
penebangan-hutan-penyebab-banjir-
parapat.

Maimun, Arief Furhan & Agus. Studi
Tokoh: Metode Penelitian Mengenai
Tokoh. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005.

Marsiana, Anna. “Perempuan dalam
Kisaran Krisis Lingkungan dan
Pangan: Upaya Menemu-Maknai
Kembali Pengetahuan Perempuan
Sebagai Sang Empu (Sebuah Refleksi
Teologi Ekofeminis).” Dalam Relasi
Perempuan dan Alam Ekofeminis Dari
Konteks Indonesia. Diedit oleh Asnath
N. Natar dan Andreas Kristianto.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022.

Masinambow, Yornan. “Kajian
Ekofeminisme: Diskursus Ekologis
Dalam Bingkai Teologi Feminis.”
KARDIA: Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristiani Vol 1,No 1
(2023).

McFague, Sallie. “Imaging a Theology of
Nature: The World as God’s Body.” In
Liberating Life: Contemporary
Approaches to Ecological Theology,
edited by Charles Birch. Maryknoll,
New York: Orbis Book, 1990.

. The Body of God: An Ecological
Theology. Minneapolis: Augsburg
Fortress, 1993.

—— “The World as God’s Body.”
Concilium Vol. 2 (2002).

Nainggolan, Diana. “Tuhan, Tubuh-Mu
Meradang! Merumuskan Gambaran
Baru Yang Mengakui Ciri Sakral
Alam Semesta Berdasarkan Teologi
Ekofeminis Sallie McFague Dan
Vandana Shiva.” Dalam Relasi
Perempuan Dan Alam Ekofeminis
Dari Konteks Indonesia, edited by
Asnat N. Natar Andreas Kristianto.




52

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022.

Narong, Yosef Fandri. “Alam Semesta
Sebagai Tubuh Allah (Telaah Atas
Pemikiran Eko-Teolog Sallie
McFague).” Jurnal Dekonstruksi
09/04 (2023).

Nirwasui Arsita Awang, Yusak B.
Setyawan, and Ebenhaizer I. Nuban
Timo. “Ekoteologi Fungsi Hutan
Oenaek: Penyimpangan Paradigma
Ekologis Menuju Perilaku
Eksploitatif.” GEMA TEOLOGIKA 4/2
(2019).

OladeleAyankeye, Stephen. “The
Chalengge of Sallie McFague’s
Metaphor Of ‘The World As God’s
Body’ For Ecological Care In The
Posmodern Nigeria.” Ogbomoso
Journal of Theology January (2015).

Purniawan, Yustinus Andi Muda.
“Ecotheology Menurut Seyyed Hoss
Ein Nasr Dan Sallie McFague.” Jurnal
Teologi 09.01 (2020).

Putra, Darius Ade. “Merengkuh Bumi
Merawat Semesta: Mengupayakan
Hermeneutik Ekologis Dalam Rangka
Menanggapi Kerusakan Lingkungan
Dewasa Ini.” Aradha Vol 1 No 1
(2021).

Redaksi, Tim. “Jalan Panjang Delima
Silalahi Perjuangkan Hutan Bagi

Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan
Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”

Masyarakat Adat Tanah Batak.”
Accessed September 19, 2023.
https://voi.id/bernas/274992/jalan-
panjang-delima-silalahi-perjuangkan-
hutan-bagi-masyarakat-adat-tanah-
batak.

Roby Handoko, and Benyamin F. Intan.
“Relasi Manusia dengan Alam: Kritik
terhadap Pandangan Sallie Mcfague
Mengenai Tubuh Allah.” Verbum
Christi 09/01 (2022).

Schrein, Shannon. Quilting and Braiding:
The Feminist Christologies of Sallie
McFague and Elizabet A. Johnson in
Conversatioan. Collegeville,
Minnesota: The Liturgical Press, 1998.

Setio, Robert. “Dari Paradigma
‘Memanfaatkan’ Ke Paradigma
‘Merangkul’ Alam Beberapa
Pertimbangan dan Usulan.” GEMA
TEOLOGI Vol 37/2 (2013).

Singgih, Emanuel Gerrit. Dari Eden Ke
Babel: Sebuah Tafsiran Kejadian 1-
11. Yogyakarta: Kanisius, 2011.

Spretnak, Charlene. “Earthbody and
Personal Body as Sacred.” Dalam
Ecofeminism and the Sacred. Diedit
oleh Carol J. Adams. New York:
Continuum Publishing Company,
1993.



