
JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52 Riwayat Artikel 

 Diterima: 27 Okt 2023 

 Direvisi: 31 Okt 2023 

 Diluluskan: 2 Nov 2023 

 __________________________________________________________________________________ 

 

 

Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan Sallie McFague  

“Alam Semesta adalah Tubuh Allah” 

 

Diana Nainggolan 

Sekolah Tinggi Teologi Trinity Parapat 

diana271179.nainggolan@gmail.com 

 

Abstract 

Anthropocentrism is usually accused of being the cause of the birth of hierarchical relations 

between humans and other non-human creatures. Humans are placed at the center of 

everything and gain legitimacy as rulers of the universe and have an impact on the destruction 

of nature. Humans are required to change their perspective and behavior towards nature to 

save nature from further damage. This article aims to formulate a new metaphor of nature from 

Sallie McFague’s metaphor that the world (universe) is the body of God as an effort to maintain 

the sustainability of life inside the body of God. This research is carried out by reviewing 

literatures that are relevant. Based on the research, it was found that viewing nature as the 

body of God can raise awareness to preserve forests. 

 

Keywords: nature; metaphor; relation; ecofeminism; forest; body of God 

 

Abstrak 

Antroposentrisme sering kali dituding sebagai penyebab lahirnya relasi yang hierarkis antara 

manusia dengan nonmanusia. Manusia ditempatkan sebagai pusat dari segala sesuatu dan 

mendapat legitimasi sebagai penguasa atas alam dan diizinkan melakukan eksploitasi terhadap 

alam yang berdampak pada kerusakan alam. Manusia dituntut untuk mengubah cara pandang 

dan perilakunya terhadap alam demi menyelamatkan alam dari kerusakan yang lebih parah. 

Artikel ini bertujuan untuk merumuskan gambaran baru tentang alam dari pandangan kiasan 

Sallie McFague bahwa dunia adalah tubuh Allah dan manusia berupaya menjaga kelangsungan 

hidup dalam tubuh Allah tersebut. Penelitian dilakukan dengan menelaah pustaka yang relevan 

dengan permasalahan yang diteliti. Berdasarkan hasil penelitian ditemukan bahwa memandang 

alam sebagai tubuh Allah dapat membangkitkan kesadaran untuk memelihara hutan. 

 

Kata Kunci: alam; gambaran; relasi; ekofeminisme; hutan; tubuh Allah 

 

PENDAHULUAN 

Kerusakan alam dalam berbagai 

bentuk, seperti deforestasi, kepunahan jenis 

binatang dan tumbuhan tertentu, degradasi 

air dan tanah adalah fakta yang seharusnya 

menggelisahkan umat manusia. Alam 

sedang meradang karena kerusakan yang 

parah mengancam kehancuran ekosistem. 

                                                           
1 Apul Iskandar, “Forum DAS: Alih Fungsi, 

Penebangan Hutan Penyebab Banjir di Parapat,” 

Di kota Parapat, tempat penulis melayani, 

misalnya, banjir bandang terjadi belakangan 

ini karena hutan-hutan ditebang secara 

ilegal atau beralih fungsi menjadi hutan 

tanaman industri, pemukiman, atau resor 

sehingga tidak lagi dapat menahan volum 

air pada musim hujan.1 Berkaitan dengan 

diakses 5 November 2021, 

https://mediaindonesia.com/nusantara/405115/foru



42                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

penebangan hutan, organisasi Forest Watch 

Indonesia mengatakan bahwa laju 

deforestasi di antara tahun 2013 – 2017 

mencapai 1,47 juta hektare per tahun, 

meningkat dari 1,1 juta hektare per tahun 

dalam periode 2009 – 2013.2 

Pengerusakan hutan patut menjadi 

perhatian karena telah membawa dampak 

buruk terhadap masyarakat maupun 

ekosistem. Mengutip laporan Badan 

Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) 

sepanjang tahun 2017 terjadi 2.175 kejadian 

bencana di Indonesia.3 Di Tanah Batak 

sendiri, menurut Kelompok Studi dan 

Pengembangan Prakarsa Masyarakat 

(KSPPM), telah terjadi 12 bencana ekologis 

dalam 10 tahun terakhir, mulai dari banjir 

bandang hingga longsor yang menimbulkan 

korban jiwa dan korban materi.4    

Sebagaimana dikutip oleh Darius Ade 

Putra, Sonny Keraf mengatakan bahwa 

penyebab kerusakan alam terutama bersifat 

fundamentalis-filosofis, yang terkait dengan 

cara manusia menempatkan dirinya di alam 

dan seluruh ekosistem.5 Sementara itu, 

Sallie McFague menilai bahwa penyebab 

terjadinya kerusakan ekologi saat ini adalah 

pola pikir teologis lama yang memandang 

manusia sebagai mahkota ciptaan Allah.6 

Kesalahan tersebut mendorong manusia 

menganggap dirinya adalah pusat dunia ini 

(antroposentris), sedangkan alam tidak 

                                                           
m-das-alih-fungsi-penebangan-hutan-penyebab-

banjir-parapat. 
2 Ali Akhmat Noor Hidayat, “Forest Watch 

Indonesia: 1,47 Juta Hektare Hutan Hilang Tiap 

Tahun,” diakses 5 November 2021, 

https://bisnis.tempo.co/read/1259120/forest-watch-

indonesia-147-juta-hektare-hutan-hilang-tiap-

tahun/full&view=ok. 
3 Jumlah tersebut terdiri dari peristiwa banjir 

(737 kejadian), tanah longsor (577 kejadian), 

kebakaran hutan dan lahan (96 kejadian), banjir dan 

tanah longsor (67 kejadian), kekeringan (19 

kejadian), dan gelombang pasang/abrasi (8 

kejadian). Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan 

Ekologis dan Gaya Hidup Baru dalam Relasinya 

dengan Semesta,” Stulos 18/1 (2020): 102. 

mengandung nilai intrinsik kecuali sebagai 

komoditas ekonomi dan alat pemuas 

kebutuhan manusia. Marie Claire Barth 

Frommel berpendapat yang sama bahwa 

manusia memandang alam hanya sebagai 

bahan baku yang dapat digunakan sekendak 

hati manusia.7 Pemahaman antroposentris 

menghasilkan relasi hierarkis antara 

manusia dengan ciptaan nonmanusia 

(hewan-hewan, tumbuh-tumbuhan serta 

anorganik) dimana manusia berperan 

sebagai subjek sedangkan ciptaan 

nonmanusia adalah objek. Manusia 

berperan sebagai penguasa alam yang 

mendapatkan legitimasi untuk 

mengeksploitasinya, seolah-olah hanya 

manusialah ciptaan yang bernilai sedangkan 

alam dan segala isinya hanya properti 

penyedia kebutuhan manusia.  

Pola pikir antroposentris tersebut 

berkontribusi besar terhadap kerusakan 

ekologi masa kini karena melegitimasi 

tindakan eksploitasi dan perusakan alam. 

Paradigma antroposentris yang makin 

menggeliat mengancam relasi manusia 

dengan alam bahkan eksistensi manusia 

sendiri. Andreas Maurenis Putra mengutip 

Shierry Weber Nicholsen yang mengatakan 

bahwa “di luar ancaman perang nuklir, 

krisis lingkungan adalah ancaman terbesar 

yang dihadapi umat manusia secara kolektif 

4 Tim Redaksi, “Jalan Panjang Delima Silalahi 

Perjuangkan Hutan Bagi Masyarakat Adat Tanah 

Batak,” diakses September 19 2023, 

https://voi.id/bernas/274992/jalan-panjang-delima-

silalahi-perjuangkan-hutan-bagi-masyarakat-adat-

tanah-batak. 
5 Darius Ade Putra, “Merengkuh Bumi Merawat 

Semesta: Mengupayakan Hermeneutik Ekologis 

Dalam Rangka Menanggapi Kerusakan Lingkungan 

Dewasa Ini,” Aradha Vol 1 No 1 (2021): 72. 
6 Yustinus Andi Muda Purniawan, “Ecotheology 

Menurut Seyyed Hoss Ein Nasr Dan Sallie 

McFague,” Jurnal Teologi 09.01 (2020): 72. 
7 Marie Claire Barth Frommel, Hati Allah 

Bagaikan Hati Seorang Ibu: Pengantar Teologi 

Feminis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 367. 



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52                                                                43 

 

 

dewasa ini”.8 

Untuk menanggulangi kerusakan 

ekologi yang makin parah, Lynn White, Jr, 

sebagaimana dikutip oleh Robert Setio, 

menyarankan perubahan paradigma bahwa 

manusia bukan makhluk yang tertinggi 

melainkan salah satu dari sekian banyak 

makhluk di alam.9 Karena itu, relasi 

manusia dengan alam bukan relasi hierarkis 

melainkan interkoneksi dan saling 

bergantung. Dapat disimpulkan bahwa 

kerusakan alam saat ini tidak hanya 

berkaitan dengan krisis ekologi melainkan 

juga krisis nilai dan pemaknaan manusia itu 

sendiri atas kehidupan secara menyeluruh.10 

Usaha melahirkan paradigma baru 

dalam memandang alam telah menimbulkan 

berbagai respons teologis. Robert P. 

Borrong menulis tentang gambaran historis 

mengenai lahir dan merebaknya teologi 

ekologi, salah satunya adalah dari aliran 

teologi ekofeminis yang dipelopori oleh 

Rosemary Radford Ruether dan Sallie 

McFague.11 Bayu Kaesarea Ginting dkk. 

meneliti berbagai respons teologis terhadap 

kerusakan lingkungan selama lima tahun 

terakhir.12 Hasil penelitiannya menunjukkan 

bahwa publikasi ekoteologi bercorak 

teologi feminis masih sedikit (hanya 5 % 

dari 39 artikel). Yornan Masinambow, yang 

meneliti diskursus ekologi dalam bingkai 

feminis, mengutip pandangan Sallie 

McFague bahwa pemicu eksploitasi 

                                                           
8 Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan Ekologis dan 

Gaya Hidup Baru dalam Relasinya dengan 

Semesta,” 99. 
9   Robert Setio, “Dari Paradigma 

‘Memanfaatkan’ Ke Paradigma ‘Merangkul’ Alam 

Beberapa Pertimbangan Dan Usulan,” GEMA 

TEOLOGI Vol 37/2 (2013): 165. 
10 Andreas Maurenis Putra, “Pertobatan 

Ekologis Dan Gaya Hidup Baru Dalam Relasinya 

Dengan Semesta,” 106. 
11 Robert Patannang Borrong, “Kronik 

Ekoteologi: Berteologi dalam Konteks Krisis 

Lingkungan,” Stulos 17/2 (2019): 188–89. 
12 Bayu Kaesarea Ginting & Rinto Fransiskus 

Pangaribuan & Albungkari Albungkari, “Analisis 

terhadap lingkungan adalah gambaran 

manusia tentang Allah dalam model 

monarkis tetapi tidak memberi deskripsi 

detail mengenai pandangan tersebut.13 

Agustina Raplina Samosir dan Ejodia 

Kakunsi, mengutip pandangan Sallie 

McFague, menambahkan bahwa kerusakan 

ekologi terjadi karena dominasi manusia 

terhadap alam yang dibentuk oleh 

paradigma Barat dengan model subjek-

objek dimana manusia dipandang sebagai 

subjek atau penguasa dan alam adalah objek 

atau yang dikuasai.14 McFague mengatakan 

bahwa model subjek-objek tersebut harus 

diganti menjadi model subjek-subjek yang 

saling bergantung satu sama lain. 

Konstruksi bangunan teologi McFague ini 

membantu menyajikan sistem gagasan 

dalam konteks Indonesia lewat falsafah ibu 

pertiwi yang sudah dihidupi sejak lama 

dalam bentuk laku dan penghayatan.15 

Perubahan paradigma memandang 

alam menjadi salah satu ciri khas gerakan 

ekofeminisme ketika menanggapi 

kerusakan alam yang semakin parah. 

Kerusakan itu tidak dapat ditanggapi secara 

pragmatis atau instan karena perlakuan 

manusia terhadap alam dibentuk oleh pola 

pikir yang sangat mendasar dalam 

memandang alam. McFague mengatakan 

bahwa teologi bertanggung jawab 

merumuskan simbol, gambar, dan bahasa 

yang baru untuk mengekspresikan 

Bibliometrik untuk Memetakan Diskursus Teologi 

dalam Percakapan Krisis Ekologis di Indonesia,” 

Jurnal Teologi Berita Hidup Vol 5, No. (2023): 

382–406. 
13 Yornan Masinambow, “Kajian Ekofeminisme: 

Diskursus Ekologis Dalam Bingkai Teologi 

Feminis,” KARDIA Vol 1, No 1 (2023): 62. 
14 Agustina Raplina Samosir & Ejodia Kakunsi, 

“Listen to the Earth, Listen to the Mother: Sebuah 

Usaha Ekofeminis untuk Merespons Rintihan 

Bumi,” Indonesia Journal of Theology Vol 10/1 

(2022): 63. 
15 Agustina Raplina Samosir & Ejodia Kakunsi, 

69. 



44                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

hubungan antara Allah dan dunia karena 

pikiran manusia terutama dipengaruhi oleh 

hasil refleksinya terhadap suatu gambar 

(imagistic), simbol (symbolical), dan narasi 

(narrative).16 McFague merumuskan 

gambaran baru memandang dunia (alam 

semesta) sebagai tubuh Allah (the body of 

God). Gambaran yang menunjukkan 

hubungan (inter relation) antara Allah dan 

dunia (alam semesta) sebagaimana 

dinyatakan dalam “… di dalam Dia kita 

hidup, kita bergerak, kita ada …” (KPR 

17:28, TB).17 Dorothy Dean mengatakan 

bahwa Sallie McFague adalah salah satu 

tokoh pionir dalam teologi konstruki, yang 

merekonstruksi teologi lama dalam cara 

pandang baru.18 Ia merupakan salah satu 

pemikir utama dalam mendiskusikan 

teologi feminis dan sangat menghargai sains 

(ilmu pengetahuan).  

Mengenai gambaran baru dunia (alam 

semesta) sebagai tubuh Allah (the body of 

God), Frommel memandangnya sebagai 

baru dan menarik.19 Sedangkan Anna 

Clifford mengatakan bahwa gambaran baru 

tersebut berhasil menghubungkan bahasa 

tentang Allah dengan keutuhan ekologi.20 

Selanjutnya pembahasan dalam artikel ini 

akan berfokus pada menguraikan 

gambaran/metafora yang diusulkan 

McFague. Bagaimana gambaran/metapora 

tersebut melahirkan perubahan cara 

pandang terhadap alam dan berdampak 

pada pencegahan kerusakan alam yang 

semakin parah? 

                                                           
16 Sallie McFague, “Imaging a Theology of 

Nature: The World as God’s Body,” dalam 

Liberating Life: Contemporary Approaches to 

Ecological Theology, ed. Charles Birch (Maryknoll, 

New York: Orbis Book, 1990), 203. 
17 Stephen OladeleAyankeye, “The Chalengge of 

Sallie McFague’s Metaphor Of ‘The World As 

God’s Body’ For Ecological Care In The 

Posmodern Nigeria,” Ogbomoso Journal of 

Theology January (2015): 67. 
18 Dorothy Dean, “‘At Home on the Earth’: 

Toward a Theology of Human Non-

METODE PENELITIAN 

Penulis menggunakan metode 

penelitian kepustakaan (library research) 

dengan menelaah buku, ensiklopedia, 

jurnal, majalah, dan sumber pustaka lainnya 

yang relevan dengan topik atau 

permasalahan yang dikaji.21 Penulis akan 

mencari, memilih, menyajikan dan 

menganalisis data literatur dari sumber-

sumber primer yaitu tulisan-tulisan dari 

Sallie McFague dan sumber-sumber 

sekunder yang membahas pemikiran-

pemikiran Sallie McFague.22 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pola relasi antara Allah dengan ciptaan 

manusia dan ciptaan nonmanusia (alam 

semesta) bahkan pola relasi antarciptaan 

memengaruhi cara memandang dan 

memperlakukan setiap bagian dalam relasi 

tersebut. 

Allah tidak hanya menciptakan 

manusia, Ia juga menciptakan nonmanusia 

(tumbuh-tumbuhan, hewan, langit dan 

bumi, bahkan benda-benda renik atau yang 

terlalu jauh dari pandangan manusia). Allah 

sang Pencipta mengasihi setiap ciptaan baik 

manusia maupun nonmanusia sehingga 

setiap ciptaan berharga/bernilai pada 

dirinya sendiri. Dengan demikian, baik 

manusia maupun ciptaan Allah nonmanusia 

adalah karya Allah yang indah dan bernilai 

karena memancarkan kemuliaan 

penciptanya. 

Didorong oleh kerusakan alam yang 

Exceptionalism,” Journal for the Study of Religion, 

Nature and Culture January (2020): 481. 
19 Frommel, Hati Allah Bagaikan Hati Seorang 

Ibu: Pengantar Teologi Feminis, 161. 
20 Anna Clifford, Memperkenalkan Teologi 

Feminis (Maumere: Ledalero, 2002), 387. 
21 Sutrisno Hadi, Metodologi Research 

(Yogyakarta: Andi Offset, 1990), 9. 
22 Arief Furhan & Agus Maimun, Studi Tokoh: 

Metode Penelitian Mengenai Tokoh (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005), 55. 



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52                                                                45 

 

 

makin parah, McFague mengusulkan untuk 

merumuskan dan menghidupkan simbol-

simbol, gambar, dan bahasa yang baru 

dalam mengekspresikan hubungan antara 

Allah dan alam karena pikiran manusia 

terutama dipengaruhi oleh hasil 

perenungannya terhadap gambar 

(imagistic), simbol (symbolical), dan narasi 

(narrative).23 

 

Gambaran tentang Alam Semesta yang 

Berpotensi Mendukung Kerusakan Alam 

Gambaran manusia tentang Allah 

bukan hanya sekadar bayangan atau asumsi  

tetapi standar perilaku manusia. Mengutip 

pendapat McFague, penulis pernah 

mengatakan bahwa gambaran yang sangat 

kuat dalam tradisi kekristenan adalah 

gambaran yang menekankan transendensi 

Allah serta keterpisahan antara Allah dan 

manusia.24 Itu terutama digambarkan dalam 

model monarki dimana Allah adalah raja, 

sedangkan alam dan segala isinya adalah 

wilayah kekuasaan-Nya. 

Dalam model monarki, relasi yang 

berjarak antara Allah dengan alam semesta 

dan segala isinya adalah keniscayaan 

supaya Allah tidak tersentuh, dan 

transendensi-Nya terjaga. Kediaman Allah 

bukan di dunia sehingga dunia adalah 

kosong/tidak ada (tanpa) kehadiran Allah. 

Dalam model ini, apa pun yang dilakukan 

seseorang bagi dunia tidak terlalu penting 

karena penguasanya tidak tinggal di dunia 

sehingga rakyatnya disarankan agar tidak 

terlalu terpikat kepada dunia (alam).25 

Allah mengatakan kebajikan terhadap 

umat-Nya demi menjaga wilayah 

                                                           
23 McFague, “Imaging a Theology of Nature”, 

203. 
24 Diana Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu 

Meradang! Merumuskan Gambaran Baru yang 

Mengakui Ciri Sakral Alam Semesta Berdasarkan 

Teologi Ekofeminis Sallie McFague dan Vandana 

Shiva,” dalam Relasi Perempuan dan Alam 

Ekofeminis dari Konteks Indonesia, ed. Asnat N. 

kekuasaan-Nya dan mendapatkan kesetiaan 

dari manusia. Namun, Ia tidak 

menunjukkan perhatian dan keberpihakan 

pada dunia nonmanusia sehingga manusia 

meremehkan tanggung jawabnya terhadap 

alam. Allah peduli terhadap dunia hanya 

ketika berhubungan dengan manusia 

sehingga Ia mendukung dominasi manusia 

terhadap alam dan tidak acuh terhadap alam. 

Akibatnya, manusia menganggap dirinya 

ciptaan yang paling utama (master of 

creation), yang berhak menguasai dan 

menaklukkannya; atau ia bersikap tidak 

peduli terhadap persoalan alam dan hanya 

mengedepankan hubungan dengan Tuhan. 

Manusia mengutamakan hal-hal rohani dan 

mengabaikan persoalan nyata kehidupan 

seperti kerusakan ekologi. 

Dapat dikatakan bahwa model monarki 

bersifat antroposentris karena hanya 

mengutamakan manusia dan tidak 

memperhatikan dunia di luar manusia. 

Ciptaan nonmanusia hanyalah penyedia 

kebutuhan manusia. Gambaran Allah dalam 

model monarki dituding sebagai penyebab 

tumbuhnya dualisme hierarki yang 

merupakan ciri antroposentrisme.26 

Gambaran Allah yang hanya berpihak pada 

manusia dalam model monarki telah 

membentuk pemikiran dualisme yang 

bersifat hierarkis antara manusia dan 

nonmanusia dan menyebabkan berbagai 

bentuk penindasan terhadap ciptaan 

nonmanusia.27 Karena itu, McFague 

mengatakan bahwa gambaran Allah dalam 

model monarki ini sangat beresiko 

menimbulkan perilaku manusia yang tidak 

menghargai alam dan memperparah 

Natar Andreas Kristianto (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2022), 290. 
25 Nainggolan, 291. 
26 McFague, “Imaging a Theology of Nature”, 

210. 
27 Yosef Fandri Narong, “Alam Semesta sebagai 

Tubuh Allah (Telaah atas Pemikiran Eko-Teolog 

Sallie McFague),” Jurnal Dekonstruksi 09/04 

(2023): 45. 



46                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

kerusakan alam.28 

 

Gambaran Baru yang Mengakui Ciri 

Sakral Alam 

Dalam konteks kerusakan ekologi yang 

semakin parah, Sallie McFague 

mengemukakan satu-satunya jalan keluar 

adalah melakukan rekonstruksi atas simbol-

simbol dalam kekristenan.29 Merumuskan 

dan menghidupkan gambaran alternatif, 

yang menekankan hubungan timbal-balik, 

saling bergantung, kebersamaan, serta 

saling peduli antarciptaan, adalah sebuah 

keharusan. McFague mengusulkan 

gambaran atau metafora “dunia adalah 

tubuh Allah”.30 Robi Handoko dan 

Benyamin Intan mengatakan bahwa teologi 

yang dibangun oleh McFague 

menggunakan pendekatan konstruktif 

dengan kepekaan terhadap krisis ekologi.31 

Penggambaran “tubuh” dalam ajaran 

Kristen bukan hal yang asing karena agama 

Kristen mengenal beberapa doktrin tentang 

“tubuh” seperti roti dalam sakramen 

Perjamuan Kudus atau gereja sebagai tubuh 

Kristus. Dengan membayangkan dunia 

adalah tubuh Allah, McFague memahami 

bahwa seluruh ciptaan (alam raya dan 

isinya) adalah tubuh Allah.32 Gambaran ini 

tidak menyamakan Allah secara total 

sebagai alam semesta melainkan 

menegaskan bahwa segala sesuatu berasal 

dari Allah. Itu tidak hendak mengatakan 

bahwa Allah memiliki bentuk fisik, 

melainkan merupakan sebuah pengenalan 

dari dalam (interior understanding) dan 

                                                           
28 Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”, 

290. 
29 Ian Mevorach, “Sallie McFague and Seyyed 

Hossein Nasr on the Ecological Crisis: Negotiating 

Ideological Obstacles to Common Ground,” The 

Journal of Interreligious Studies January (2015): 

69. 
30 Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”, 

291. 

intim (understanding by acquaintance).33 

Allah yang mewujud dalam alam 

semesta memberi kesakralan kepada alam 

semesta tersebut. Itu berada dalam 

kehadiran Allah. Gambaran ini 

menghidupkan kembali sakramentalisme 

dengan persepsi Allah yang dapat dilihat, 

hadir saat ini dalam dunia.34 Itu 

menimbulkan ketegangan antara alam 

semesta yang sangat bernilai dan unik 

dengan alam semesta yang rentan. Dua sisi 

tersebut tampak dari keindahan alam 

semesta dan kemampuannya menopang 

berbagai spesies sekaligus adalah sebuah 

tubuh yang harus diperlakukan dengan hati-

hati, diasuh, dilindungi, dituntun, dicintai, 

dijadikan sahabat baik. 

Dalam tindakan simbolis roti 

Perjamuan sebagai tubuh Yesus, Ia berkata, 

“Inilah tubuh-Ku”. Ketika membayangkan 

alam semesta adalah tubuh Allah, perkataan 

Yesus tersebut dapat dimaknai bahwa alam 

semesta dipersembahkan kepada seluruh 

ciptaan demi kelangsungan seluruh 

kehidupan di alam semesta.35 Meski 

demikian, itu tetap memiliki kerentanan dan 

berisiko mengalami kerusakan sebab 

masing-masing ciptaan (manusia dan 

nonmanusia) saling terhubung dan 

bergantung. Jika manusia memelihara alam 

semesta, ia menjaga tubuh Allah. 

McFague mengatakan bahwa 

konstruksi alam semesta adalah tubuh Allah 

erat kaitannya dengan pengalaman manusia 

sebagai “roh yang bertubuh” (embodied 

spirit).36 Allah berada di dalam segala 

31 Roby Handoko and Benyamin F. Intan, 

“Relasi Manusia dengan Alam: Kritik terhadap 

Pandangan Sallie Mcfague Mengenai Tubuh Allah,” 

Verbum Christi 09/01 (2022): 50. 
32 Nainggolan, “Tuhan..., Tubuh-Mu 

Meradang!”, 291. 
33 Ibid., 293. 
34 Ibid., 294. 
35 Ibid., 294. 
36 Ibid., 295. 



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52                                                                47 

 

 

sesuatu dan segala sesuatu berada di dalam 

Allah tetapi Allah tidak identik dengan 

segala sesuatu. Allah dipandang sebagai 

“spirit” yaitu sumber, kehidupan dan nafas 

dalam semua kenyataan dalam alam 

semesta.37 Alam semesta sebagai tubuh 

Allah ditopang oleh napas dari roh Allah 

yang menghidupkan. Semua ciptaan dalam 

alam semesta bersumber dari Allah dan 

ditopang oleh kekuatan Allah sehingga 

terbentuk jaringan kehidupan.  

Allah mencintai semua bagian tubuh-

Nya dalam alam semesta (manusia dan 

nonmanusia), tidak ada bagian tubuh 

tertentu yang diistimewakan.38 Menurut 

Dzintra Ilishko, gambaran yang dirumuskan 

McFague berhasil mengubah perspektif 

“dominasi” superioritas tubuh tertentu 

(apalagi jenis kelamin tertentu) sebagai 

penerimaan nilai instrinsik.39 Perbedaan 

masing-masing ciptaan dalam tubuh Allah 

dipahami sebagai kesatuan (unity), 

konvergensi (convergence) dan mutualitas 

(mutuality). 

Gambaran alam semesta sebagai tubuh 

Allah merupakan rumusan yang 

menghilangkan antropomorfisme dan 

mempromosikan “cosmocentrism” karena 

semua ciptaan (manusia dan nonmanusia) 

adalah satu kesatuan yang hidup karena 

napas (spirit) bekerja dalam seluruh tubuh.40 

Alam semesta (kosmos) itu hidup, memiliki 

daya kreatif dan keteraturan yang menjaga 

kelangsungan hidup di dalamnya. Maka, 

alam semesta dianggap suci. 

                                                           
37 Shannon Schrein, Quilting and Braiding: The 

Feminist Christologies of Sallie McFague and 

Elizabet A. Johnson in Conversatioan (Collegeville, 

Minnesota: The Liturgical Press, 1998), 84. 
38 Sallie McFague, “The World as God’s Body,” 

Concilium Vol. 2 (2002): 53. 
39 Dzintra Ilishko, “Ecological Approach 

Towards Redefining the Sexuality of Women,” 

dalam Body and Sexuality: Theological-Pastoral 

Perspective of Women in Asia, ed. Agnes M. Brazal 

(Manila: Ateneo de Manila University Press, 2007), 

98. 

Manusia hanya dapat hidup di alam 

semesta karena pemberian oleh tubuh Allah 

(udara, air, tanah, makanan). Karena itu, 

manusia dituntut untuk mengubah perilaku 

dominasi terhadap alam semesta menjadi 

kepedulian. Ciptaan manusia maupun 

nonmanusia berelasi sebagai saudara 

sesama ciptaan. Charlene Spretnak 

menuntut perubahan fundamental dalam 

perilaku manusia terhadap alam semesta 

untuk mengurangi atau menghentikan 

pengrusakan alam semesta.41 Manusia 

hendaknya memfokuskan seluruh energinya 

(collective energy) untuk melakukan 

kegiatan-kegiatan restorasi ekologi yang 

mendesak dan perubahan fundamental 

ekonomi meliputi empat hal. 

Pertama, mengubah pasar ekonomi 

yang tidak memenuhi syarat (baik 

kapitalisme maupun sosialis) karena 

membahayakan alam semesta. Kedua, 

melakukan desentralisasi kekuatan 

ekonomi, mengedepankan kualitas bukan 

kuantitas. Ketiga, melakukan efisiensi 

energi untuk menghentikan pemanasan 

global dan kerusakan alam. Keempat, 

menghemat pemakaian sumber daya alam 

melalui daur ulang (recycling), pola hidup 

vegan, dan lain-lain. 

 

Memulihkan Hutan sebagai Anggota 

Tubuh Allah 

Hutan adalah sebuah hamparan lahan 

berisi sumber daya alam hayati yang 

didominasi pepohonan dalam sebuah 

kesatuan ekosistem.42 Sebagai kesatuan 

40 Sallie McFague, The Body of God: An 

Ecological Theology (Minneapolis: Augsburg 

Fortress, 1993), 144. 
41 Charlene Spretnak, “Earthbody and Personal 

Body as Sacred,” dalam Ecofeminism and the 

Sacred, ed. Carol J. Adams (New York: Continuum 

Publishing Company, 1993), 263. 
42 Nirwasui Arsita Awang, Yusak B. Setyawan, 

and Ebenhaizer I. Nuban Timo, “Ekoteologi Fungsi 

Hutan Oenaek: Penyimpangan Paradigma Ekologis 

Menuju Perilaku Eksploitatif,” GEMA 

TEOLOGIKA 4/2 (2019): 137. 



48                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

ekosistem, hutan berfungsi sebagai 

pelindung atas setiap sumber daya alam 

hayati di dalamnya. Berdasarkan 

pemahaman tersebut, kerusakan hutan di 

daerah Parapat,43 misalnya, merupakan 

kondisi yang membahayakan kelangsungan 

berbagai kehidupan di alam semesta. 

Pengrusakan terhadap hutan menimbulkan 

rasa sakit yang luar biasa,44 bukan hanya 

pada hutan tersebut tetapi juga pada ciptaan 

(bagian tubuh) yang lain. Bahkan, Allah 

yang mewujud dalam hutan juga turut 

merasakan kesakitan. 

Asap pembakaran hutan 

mengakibatkan gangguan pernafasan yang 

dapat membuat nyawa manusia, hewan dan 

tumbuh-tumbuhan kehilangan nyawa. 

Penebangan hutan dan pengalihan fungsi 

hutan telah memicu peningkatan suhu bumi. 

Para petani mengalami gagal panen karena 

perubahan iklim yang ekstrem. Musim 

hujan dan kemarau berkepanjangan 

mengakibatkan banjir dan kekeringan. 

Krisis air mengancam dunia karena sumber 

mata air dalam hutan dirusak. Pengikisan 

tanah menyebabkan banjir dan tanah 

longsor karena menipisnya akar-akar hutan 

yang dapat menahan air yang meluap pada 

musim hujan. 

Flora dan fauna kehilangan habitat 

hidupnya karena kerusakan ekosistem 

sehingga terancam punah. Hewan-hewan 

buas mulai memasuki kawasan pemukiman 

karena mereka kehilangan habitatnya. 

Tanah menjadi rusak dan kehilangan 

kesuburan sehingga tanaman/tumbuhan 

tidak dapat bertumbuh dengan baik karena 

hilangnya unsur-unsur hara. 

                                                           
43 Kota tempat penulis melayani sebagai dosen. 
44 Nainggolan, “Tuhan, Tubuh-Mu Meradang!”, 

313. 
45 Anna Marsiana, “Perempuan dalam Kisaran 

Krisis Lingkungan dan Pangan: Upaya Menemu-

Maknai Kembali Pengetahuan Perempuan Sebagai 

Sang Empu (Sebuah Refleksi Teologi Ekofeminis),” 

Perempuan juga dianggap sebagai 

kelompok yang rentan, pihak yang paling 

terdampak dalam kerusakan hutan karena 

kehilangan sumber pangan untuk memenuhi 

kebutuhan hidup sehari-hari.45 Perempuan-

perempuan tidak dapat memenuhi 

kebutuhan pangan keluarga karena 

kehilangan sumber pangan dari hutan. 

Perempuanlah yang akan paling merasakan 

dampak krisis pangan karena tersedia atau 

tidaknya pangan di meja makan menjadi 

tanggung jawab bagi perempuan. 

Pengrusakan hutan sebagai bagian dari 

tubuh Allah tidak boleh diteruskan. Luka-

luka yang meradang pada hutan dan bagian-

bagian lain dari tubuh Allah yang hidup 

dalam ekosistem hutan perlu segera diobati. 

Keteraturan dan daya kreativitas mendesak 

untuk dikembalikan demi kelangsungan 

hidup manusia dan ciptaan nonmanusia. 

Penulis memandang perlunya 

menyusun narasi baru yang mengakui hutan 

sebagai tubuh Allah yang suci dan berperan 

penting dalam menjaga kelangsungan 

kehidupan. Narasi yang dimaksud 

didasarkan pada kisah Penciptaan (Kej. 1:1 

– 2:9). Di dalam Kejadian 1:2 dituliskan 

bahwa Roh Allah (ruakh elohim) melayang-

layang di atas bumi yang belum berbentuk 

dan kosong. Gerrit Singgih mengatakan 

bahwa di dalam ayat tersebut, kata ruakh 

bersifat feminin. Maka, ada kemungkinan 

Roh Allah adalah sebuah semangat atau 

kekuatan yang bersifat feminin sehingga 

secara keseluruhan Allah Pencipta 

mencakup aspek maskulin dan feminin.46 

Roh Allah adalah kekuatan atau semangat 

Allah yang melesat ke bawah, ke 

dalam Relasi Perempuan dan Alam Ekofeminis dari 

Konteks Indonesia, ed. Asnath N. Natar and 

Andreas Kristianto (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2022), 139. 
46 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Eden Ke Babel: 

Sebuah Tafsiran Kejadian 1-11 (Yogyakarta: 

Kanisius, 2011), 37. 



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52                                                                49 

 

 

permukaan air dan terlibat dalam 

Penciptaan. 

Allah bersama dengan Roh-Ny 

(kekuatan atau semangat Allah) mengatur 

dan menata unsur-unsur dalam bumi. Bumi 

yang semula merupakan padang belantara 

menjadi tertata ketika Allah menciptakan 

terang (cahaya), memisahkan gelap dari 

terang, lalu menamai gelap itu malam dan 

terang siang. Roh Allah yang melayang-

layang juga memisahkan air yang di atas 

cakrawala dan di bawah cakrawala dan 

menamai cakrawala itu langit. Pada saat 

Allah berfirman supaya  air yang di bawah 

langit berkumpul di satu tempat maka Roh 

Allah mengumpulkan air tersebut sehingga 

laut dan darat menjadi terpisah. Allah 

mempersiapkan dan menata bumi sehingga 

dapat menopang seluruh isinya. 

Menurut kisah Penciptaan tersebut, 

bumi beserta unsur-unsur yang terdapat 

dalamnya berharga karena Roh Allah 

bekerja di dalamnya dan terdapat 

keterkaitan/kesatuan dari unsur-unsur 

tersebut. 

Di dalam Kejadian 1:11-13 dikatakan 

bahwa tanah/darat (erets) menumbuhkan 

sayur-sayuran, tumbuhan biji-bijian, pohon 

buah-buahan. Tanah (erets) menjadi hidup 

dan mampu menumbuhkan tanaman-

tanaman berbiji yang dapat beregenerasi.47 

Kemudian, Allah menciptakan lentera-

lentera pada cakrawala di langit yaitu 

lentera yang besar (Kej. 1:14-19). 

Walaupun dalam teks tersebut tidak disebut 

namanya tetapi yang dimaksud adalah 

matahari (syemesy) dan lentera yang kecil 

adalah bulan (yare’akh).48 Matahari 

                                                           
47 Norman Habel, The Birth, the Curse and the 

Greening of Earth: An Ecological Reading of 

Genesis 1-11 (Sheffield, UK: Sheffield Phoenix, 

2011), 33. 
48 Singgih, Dari Eden Ke Babel: Sebuah 

Tafsiran Kejadian 1-11, 59. 

(syemesy) dan bulan (yare’akh) berfungsi 

untuk menentukan musim, hari dan tahun. 

Cahaya yang keluar dari shamayim (langit) 

bertujuan untuk memenuhi kebutuhan erets 

melalui matahari yang berfungsi sebagai 

sumber cahaya untuk erets.49 

Dalam kisah Penciptaan di Kejadian 

1:1-2:4a memperlihatkan bahwa Allah 

mendesain bumi sebagai rumah bagi semua 

ciptaan yang di dalamnya terdapat saling 

keterhubungan dan ketergantungan. Karena 

itu, upaya untuk menyelamatkan bumi dari 

kerusakan dan kehancuran hendaknya 

dilakukan dengan mengembalikan fungsi 

bumi sebagai rumah bersama seluruh 

ciptaan.  

McFague mengatakan bahwa kisah 

penciptaan harus dipahami secara berbeda, 

bukan hanya mengutamakan manusia tetapi 

memberi ruang pada seluruh ciptaan dimana 

terdapat saling keterhubungan dan 

ketergantungan.50 McFague menyebutnya 

sebagai narasi kosmologis.51 Ia 

menggunakan kosmologi evolusioner untuk 

menerangi realitas bahwa meskipun kosmos 

dimulai dengan kesatuan radikal yang 

berkembang menjadi keragaman, tetapi 

keragaman itu tetap saling berhubungan. 

Selanjutnya, keragaman dan kesatuan ini 

merupakan ekspresi tubuh Allah. Dengan 

demikian, ciptaan adalah semua bentuk 

materi yang tak terhitung banyaknya yang 

lahir dari Allah dan diberdayakan dengan 

napas kehidupan, yakni Roh Allah. 

Manusia adalah bagian yang tak 

terpisahkan dari suatu ekosistem, sehingga 

secara naluriah manusia memiliki 

kecenderungan untuk selalu memahami 

49 Habel, The Birth, the Curse and the Greening 

of Earth: An Ecological Reading of Genesis 1-11, 

33. 
50 Nainggolan, “Tuhan..., Tubuh-Mu 

Meradang!”, 266–67. 
51 Narong, “Alam Semesta Sebagai Tubuh Allah 

(Telaah Atas Pemikiran Eko-Teolog Sallie 

McFague),” 47. 



50                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

lingkungannya.  

Manusia adalah sebuah fenomena 

kosmis.52 Pernyataan ini menunjukkan 

bahwa seluruh pengalaman manusia sejak 

mulanya tidak dapat dilepaskan dari semua 

ciptaan yang lain. Manusia pertama-tama 

harus dimengerti sebagai mahluk alam. Ia 

tidak dapat berkembang menjadi manusia 

seutuhnya tanpa lingkungan alam. Ia tidak 

dapat hidup tanpa air, udara, hutan, tanah, 

hutan, laut, atau seluruh biota, flora dan 

fauna di alam ini. 

Membayangkan hutan sebagai tubuh 

Allah berarti mengakui bahwa kekuatan-

Nya. Roh Allah hidup dalam hutan sebagai 

daya/energi kreatif yang melahirkan, 

membarui, dan menopang ekosistem 

kehidupan hutan. Dapat dikatakan bahwa 

hutan itu hidup karena ekosistem yang 

saling terhubung di dalamnya. Semua 

bagian hutan memiliki perannya masing-

masing dalam menopang berbagai bentuk 

kehidupan di dalamnya dan di alam 

semesta.  

Keteraturan dalam hutan menjadi rusak 

bahkan hancur oleh ulah manusia yang 

mengeksploitasi hutan dengan sembarangan 

entah dengan motif pembangunan fasilitas 

tertentu maupun peningkatan kesejahteraan. 

Segala tindakan pengrusakan seperti 

penebangan hutan secara sembarangan, 

terlebih pembakaran hutan harus dihentikan 

demi kelangsungan hidup di alam semesta. 

Perilaku manusia terhadap hutan berkaitan 

langsung dengan Allah sebagai pencipta 

dan pemilik hutan, yang adalah tubuh-Nya. 

Menjaga dan memelihara hutan berarti 

menjaga dan menghormati tubuh Allah. 

Sebaliknya, tindakan manusia yang 

merusak dan menghancurkan hutan 

menyebabkan Allah merasakan kesakitan. 

 

                                                           
52 “Man is a cosmic phenomenon.” Andreas 

Maurenis Putra, “Pertobatan Ekologis dan Gaya 

KESIMPULAN 

Gambaran tentang Allah yang dominan 

dalam agama Kristen adalah model 

monarki. Dalam model ini, pola relasi Allah 

dengan alam semesta adalah relasi yang 

berjarak. Allah peduli terhadap dunia hanya 

ketika Ia ingin mendapatkan kesetiaan 

manusia. Gambaran Allah yang demikian 

membentuk pemikiran dualisme dan 

hierarki antara ciptaan manusia dan 

nonmanusia. Manusia dianggap lebih utama 

dari ciptaan nonmanusia (dunia dan segala 

isinya) sehingga ia merasa berhak 

menguasai alam. Tindakan manusia yang 

semena-mena terhadap alam telah 

menyebabkan kerusakan alam. 

Sebagai respons atas kerusakan alam 

yang makin parah, Sallie McFague 

mengusulkan gambaran yang baru, yaitu 

“alam semesta adalah tubuh Allah”. 

Gambaran tersebut perlu untuk mengubah 

paradigma manusia memandang dirinya, 

alam semesta, bahkan Allah yang hadir di 

dalam alam semesta. Membayangkan alam 

semesta sebagai tubuh Allah berarti 

menerima Allah mewujud di dalam alam 

semesta. Alam semesta bernilai karena Roh 

Allah (kuasa Allah) bekerja di dalamnya. 

Menerima hutan sebagai tubuh Allah 

berarti mengakui bahwa kuasa Allah (Roh 

Allah) hidup dalam hutan sebagai energi 

kreatif hidup yang melahirkan, membarui, 

dan menopang ekosistem hutan. Sebagai 

bagian dari ciptaan, manusia bertanggung 

jawab menghentikan pengrusakan hutan. 

Perilaku manusia yang menindas alam 

harus diubah menjadi perilaku manusia 

yang mengelola alam dengan menghormati 

keteraturan dan jejaring kehidupan di antara 

bagian-bagian bumi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustina Raplina Samosir & Ejodia 

Kakunsi. “Listen to the Earth, Listen 

Hidup Baru dalam Relasinya dengan Semesta,” 

108. 



JURNAL TEOLOGI TRINITY 1, no.1 (Nov 2023): 41-52                                                                51 

 

 

to the Mother: Sebuah Usaha 

Ekofeminis untuk Merespons Rintihan 

Bumi.” Indonesia Journal of Theology 

Vol 10/1 (2022). 

Albungkari, Bayu Kaesarea Ginting & 

Rinto Fransiskus Pangaribuan & 

Albungkari. “Analisis Bibliometrik 

untuk Memetakan Diskursus Teologi 

dalam Percakapan Krisis Ekologis di 

Indonesia.” Jurnal Teologi Berita 

Hidup Vol 5, No. (2023). 

Andreas Maurenis Putra. “Pertobatan 

Ekologis dan Gaya Hidup Baru dalam 

Relasinya Dengan Semesta.” Stulos 

18/1 (2020). 

Borrong, Robert Patannang. “Kronik 

Ekoteologi: Berteologi dalam Konteks 

Krisis Lingkungan.” Stulos 17/2 

(2019). 

Clifford, Anna. Memperkenalkan Teologi 

Feminis. Maumere: Ledalero, 2002. 

Dean, Dorothy. “‘At Home on the Earth’: 

Toward a Theology of Human Non-

Exceptionalism.” Journal for the Study 

of Religion, Nature and Culture 

January (2020). 

Frommel, Marie Claire Barth. Hati Allah 

Bagaikan Hati Seorang Ibu: 

Pengantar Teologi Feminis. Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2006. 

Habel, Norman. The Birth, the Curse and 

the Greening of Earth: An Ecological 

Reading of Genesis 1-11. Sheffield, 

UK: Sheffield Phoenix, 2011. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research. 

Yogyakarta: Andi Offset, 1990. 

Hidayat, Ali Akhmat Noor. “Forest Watch 

Indonesia: 1,47 Juta Hektare Hutan 

Hilang Tiap Tahun.” Diakses 5 

November 2021. 

https://bisnis.tempo.co/read/1259120/f

orest-watch-indonesia-147-juta-

hektare-hutan-hilang-tiap-

tahun/full&view=ok. 

Ian Mevorach. “Sallie McFague and 

Seyyed Hossein Nasr on the 

Ecological Crisis: Negotiating 

Ideological Obstacles to Common 

Ground.” The Journal of Interreligious 

Studies January (2015). 

Ilishko, Dzintra. “Ecological Approach 

Towards Redefining the Sexuality of 

Women.” In Body and Sexuality: 

Theological-Pastoral Perspective of 

Women in Asia, edited by Agnes M. 

Brazal. Manila: Ateneo de Manila 

University Press, 2007. 

Iskandar, Apul. “Forum DAS: Alih Fungsi, 

Penebangan Hutan Penyebab Banjir Di 

Parapat.” Diakses 5 November 2021. 

https://mediaindonesia.com/nusantara/

405115/forum-das-alih-fungsi-

penebangan-hutan-penyebab-banjir-

parapat. 

Maimun, Arief Furhan & Agus. Studi 

Tokoh: Metode Penelitian Mengenai 

Tokoh. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005. 

Marsiana, Anna. “Perempuan dalam 

Kisaran Krisis Lingkungan dan 

Pangan: Upaya Menemu-Maknai 

Kembali Pengetahuan Perempuan 

Sebagai Sang Empu (Sebuah Refleksi 

Teologi Ekofeminis).” Dalam Relasi 

Perempuan dan Alam Ekofeminis Dari 

Konteks Indonesia. Diedit oleh Asnath 

N. Natar dan Andreas Kristianto. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022. 

Masinambow, Yornan. “Kajian 

Ekofeminisme: Diskursus Ekologis 

Dalam Bingkai Teologi Feminis.” 

KARDIA: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristiani Vol 1,No 1 

(2023). 

McFague, Sallie. “Imaging a Theology of 

Nature: The World as God’s Body.” In 

Liberating Life: Contemporary 

Approaches to Ecological Theology, 

edited by Charles Birch. Maryknoll, 

New York: Orbis Book, 1990. 

———. The Body of God: An Ecological 

Theology. Minneapolis: Augsburg 

Fortress, 1993. 

———. “The World as God’s Body.” 

Concilium Vol. 2 (2002). 

Nainggolan, Diana. “Tuhan, Tubuh-Mu 

Meradang! Merumuskan Gambaran 

Baru Yang Mengakui Ciri Sakral 

Alam Semesta Berdasarkan Teologi 

Ekofeminis Sallie McFague Dan 

Vandana Shiva.” Dalam Relasi 

Perempuan Dan Alam Ekofeminis 

Dari Konteks Indonesia, edited by 

Asnat N. Natar Andreas Kristianto. 



52                                                                             Mengurai Kerusakan Alam Berdasarkan Pandangan  

                                                                               Sallie Mcfague “Alam Semesta adalah Tubuh Allah”                       

 

 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022. 

Narong, Yosef Fandri. “Alam Semesta 

Sebagai Tubuh Allah (Telaah Atas 

Pemikiran Eko-Teolog Sallie 

McFague).” Jurnal Dekonstruksi 

09/04 (2023). 

Nirwasui Arsita Awang, Yusak B. 

Setyawan, and Ebenhaizer I. Nuban 

Timo. “Ekoteologi Fungsi Hutan 

Oenaek: Penyimpangan Paradigma 

Ekologis Menuju Perilaku 

Eksploitatif.” GEMA TEOLOGIKA 4/2 

(2019). 

OladeleAyankeye, Stephen. “The 

Chalengge of Sallie McFague’s 

Metaphor Of ‘The World As God’s 

Body’ For Ecological Care In The 

Posmodern Nigeria.” Ogbomoso 

Journal of Theology January (2015). 

Purniawan, Yustinus Andi Muda. 

“Ecotheology Menurut Seyyed Hoss 

Ein Nasr Dan Sallie McFague.” Jurnal 

Teologi 09.01 (2020). 

Putra, Darius Ade. “Merengkuh Bumi 

Merawat Semesta: Mengupayakan 

Hermeneutik Ekologis Dalam Rangka 

Menanggapi Kerusakan Lingkungan 

Dewasa Ini.” Aradha Vol 1 No 1 

(2021). 

Redaksi, Tim. “Jalan Panjang Delima 

Silalahi Perjuangkan Hutan Bagi 

Masyarakat Adat Tanah Batak.” 

Accessed September 19, 2023. 

https://voi.id/bernas/274992/jalan-

panjang-delima-silalahi-perjuangkan-

hutan-bagi-masyarakat-adat-tanah-

batak. 

Roby Handoko, and Benyamin F. Intan. 

“Relasi Manusia dengan Alam: Kritik 

terhadap Pandangan Sallie Mcfague 

Mengenai Tubuh Allah.” Verbum 

Christi 09/01 (2022). 

Schrein, Shannon. Quilting and Braiding: 

The Feminist Christologies of Sallie 

McFague and Elizabet A. Johnson in 

Conversatioan. Collegeville, 

Minnesota: The Liturgical Press, 1998. 

Setio, Robert. “Dari Paradigma 

‘Memanfaatkan’ Ke Paradigma 

‘Merangkul’ Alam Beberapa 

Pertimbangan dan Usulan.” GEMA 

TEOLOGI Vol 37/2 (2013). 

Singgih, Emanuel Gerrit. Dari Eden Ke 

Babel: Sebuah Tafsiran Kejadian 1-

11. Yogyakarta: Kanisius, 2011. 

Spretnak, Charlene. “Earthbody and 

Personal Body as Sacred.” Dalam 

Ecofeminism and the Sacred. Diedit 

oleh Carol J. Adams. New York: 

Continuum Publishing Company, 

1993. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


